# கனப்பிரர் ஆட்சியில் தமிழகம் - வேங்கடகாம்(மலிஃ சீகி)

# களப்பிரர் ஆட்சியில் தமிழகம்

ஆராய்ச்சு அறிஞர் மயிலே சீனி வேங்கடசாமி



- O மக்கள் வெளியீடு 5 முதல் பதிப்பு செப்டம்பர் 1976
- O உரிமை ஆசிரியருக்கு
- O பதிப்பாசிரியர் **மே. து. ரா**சுகுமாந்~

### வில் ருபாய் ஆறு

- ் மக்கள் வெளியீடு 24 உனிசு அலி சாதிப் தெரு எல்லிசு சாகு சென்கோ 600002
- 🔾 பக்கள் அச்சகம் சென்னே 600002

## முகவுரை

தமிழ்காட்டின் வரலாறு முழுமையாகவும் தெளிவாகவும் சரியாகவும் இன்னும் எழுதப்படாமலிருப்பது தமிழரின் பெருங்குறையாகும். தமிழகத்தின் மிக கீண்ட வரலாற்றில் களப்பிரர் ஆட்சிக் காலம் தமிழ் காட்டு வரலாற்றில் 'இருண்ட காலம்' ஆக இருந்து வந்தது. நரு காலத்தில் களப்பிரர் தமிழகத்தை அரசாண்டார்கள் என்னும் வரலாற்றுச் செய்தியே கெடுங்காலமாக மறைந்து கிடந்தது. வேள்விக்குடிச் செப்பேடு கிடைக்து, இது வெளியிடப்பட்ட பிறகுதான் களப்பிரர் என்னும் அரசர் இருந்தனர் என்றும் அவர்கள் தமிழகத்தை அரசாண்டனர் என்றும் தெரிய வந்தது. அதற்கு முன் அப்படி ஒரு அரசர் பரம்பரை இருந்தது என்பதை அறியாமலே இருந்தோம்.

1920-ஆம் ஆண்டுக்குப் பிறகு வேள்விக்கு செப்பேட்டு வாசகம் வெளிவந்த பிறகு 55-ஆண்டுகளாகத்தான் களப்பிரரைப் பற்றிக் கொஞ்சங்கொஞ்சமாக அறிந்து வருகிறோம். ஐம்பக்தைந்து ஆண்டுகளாகியும் இன்னும் அவர்களேப் பற்றிய முழு வரலாறு தெரியாமலிருக்கிறது. அறிஞர்கள் களப்பிரரைப் பற்றிச் சில கட்டுரைகள் எழுதிஞர்கள். சில வரலாற்றுப் பேராசிரியர்கள் தங்களுடைய வரலாற்று நூல்களில் களப்பிரரின் 'இருண்ட காலத்தை' ஒரே வரியில் குறிப்பிட்டுள்ளனர். அவ்வளவுதான்.

(களப்பிரர் வரலாறு எழுதப்படாததன் காரணம், அவர்கள் காலத்துக் கல்வெட்டுச் சாசனங்களோ, செப்பேட்டுச்சாசனங் களோ, அவர்கள் காலத்துக் காசுகளோ வேறு, பழம்பொருள் சான்றுகளே கிடைக்காததுதான். இந்தஙிஃயில் அவர்களோப் பற்றி அறியக்கூடிய ஒரே சான்று அக்காலத்துச் சமய, இலக்கெய தூல்களோயாகும். இந்தச் சான்றுகளே இதுவரையில் யாரும் அதிகமாகக் கையாளவில் கூ. பெரிய புராணமும் யாப்பருங்கல உரை மேற்கொள் செய்யுட்களூர் ஓரளவு பயன்படுத்தப்பட்டண இதுவரை வெளிவந்த களப்பிரைப்பற்றிய கட்டுரைகளும் அவர்கள் வரலாற்றை ஓரளவே தெரிவிக்கின்றன.

அக்காலத்தில் இருக்க (சைவை, வைணவ, பௌத்த, சமண) சமயங்களின் வரலாறு, சமய நூல்களின் (பதினேராம் திருமுறை) வரலாறு, செய்யுள் இலக்கணை (யாப்பருங்கலம்) வரலாறு ஆகிய வற்றைப் பற்றி ஆராய்க்கபோது கேளப்பீரர் ஆட்சிக் காலத்தைப் பற்றிச் சில செய்திகள் புதிதாகப் புலனுயின. ஆகவே இக்நூல் எழுதினேன்.) களப்பிரர் காலத்தில் கடக்த பல கிகழ்ச்சிகள் இக்த நூலில் இடம்பெற்றுள்ளன என்பதை இக்நூலிப் படிப் பவர் அறிக்துகொள்ளல் ம்.

களப்பிரரின் 'இருண்டகாலம்' இந்த நூலிஞல் 'விடியற் காலம்' ஆகிறது. மேலும் புதைபொருள் சான்றுகள், பழங்காலச் சான்றுகள் கிடைக்கு மாஞல் களப்பிரர் வரலாற்றில் பகற் காலக்கைக் காணக்கூடும்.

வாழ்க்கைபீல் ஏற்பட்ட மனக்கவூலயும் தூன்பமும் கோயும் தொடர்க்து வருக்துகிற காலத்தில் இக்நூடு எழுதினேன்.

இந்நூல் வெளிவர முழு முயற்சிகள் எடுத்துக்கொண்ட சென்கோப் பல் ஃலக் கழகக் தொல்பொருள் துறை ஆய்வு மாணவர் திரு. ர. ராமசாமி அவர்களுக்கு என் நன்றி உரியதாகும்.

இந்த நூல் அச்சிட்டு வெளியீடும் மக்கள் வெளியீடு கிறுவனக்கைச் சேர்ந்த திரு மே. து. ராசுகுமார் அவர்களுக்கு என்னுடைய நன்றியைத் தெரிவிக்கக் கடமைப்பட்டுள்ளேன்.

மையிலாப்பூர் சென்னோ-4 மயில் சீனி வேங்கடசாமி 20-10-1975

# பதிப்புரை

மனிதனுடைய வாழ்க்கையில் வரலாறு சிறப்பானதொரு இடம்பெற்றிருக்கிறது. மனித வரலாற்றின் வளர்ச்சிப் போக்கை யும் வாழ்ந்துவந்த வழியையும் அறிந்து கொள்வது எதிர்கால வாழ்வை வடிவமைக்க இன்றியமையாததாகும்.

தபிழ் மொழியும் தமிழ் எகரிகமும் தமிழர் பண்பொடும் கீண்ட கெடிய வரலாறு கொண்டிருப்பீறும் இதனே முழுமையாக ஆராய்க்து எழுதும் பணி இன்னும் முற்றுப்பெறவில்லே.

வரலாற்றுக்கு அடிப்படையான இலக்கியங்களும் கல்வெட்டு களும் செப்பேடுகளும் புதைபொருள்களும் இன்னபிற சான்று களும் தமிழகத்தில் கணக்கின்றிக் கிடைக்கப் பெற்றுள்ளன. இவற்றைத்தொகுத்தப் பகுத்த ஆயும் பணி தொடர்க்து கடை பெற்று வருகின்றது. ஆயினும் மமது உணர்வும் விரைவும் கம்பிக்கை தரக்கடியேனவாக இல்லே என்றே சொல்லவேண்டும்.

1887 ஆம் ஆண்டிலிருந்து 'கல்வெட்டு ஆண்டறிக்கைகள்' (Epigraphical Reports) வெளியிடப்படுகின்றன. அந்தந்த ஆண்டு படியெடுக்கப்படும் கல்வெட்டுகள் கூறும் செய்திகளே ஓரிரு வரிகளில் இவை தெரிவிக்கின்றன. 1905 ஆம் ஆண்டு வரை படியெடுக்கப்பட்ட அணேத்துக் கல்வெட்டுக்களும் பின்னர் படியெடுக்கப்பட்ட அண்த்துக் கல்வெட்டுக்களும் பின்னர் படியெடுக்கப்பட்டதில் அங்குமிங்தமாக ஒருசில கல்வெட்டுக்களும் பாகளைமே இதுவரை 'கென்னிந்தியக் கல்வெட்டுகள்' (South Indian Inscriptions) என்ற பெயரில் முழுமையாக வெளியிடப் பட்டுள்ளன. பிற கல்வெட்டுக்களின் முழுமையாக வெளியிடப் பட்டுள்ளன. பிற கல்வெட்டுக்களின் முழுவடிவமும் முறையாக வெளியிடப்படவில்லே. இவையன்றிப் படியெடுக்கப்படாத கல் வெட்டுகளும் பல்லாயிரக்கணக்கில் மறைந்து கெடக்கின்றன.

தற்போது கல்வெட்டு ஆண்ட றிக்கைகளில் வெளியீடப்படும் ஓரிருவரிக் குறிப்புகளே மட்டுமே அடிப்படையாகக் கொண்டு ஆய்வுகளே மேற்கொள்ள வேண்டியுள்ளது. கல்வெட்டுக்களின் முழு வடிவத்தையும் படிக்காமல், ஓரிருவரிக்கு நிப்புகளே மட்டும் வைத்துக்கொண்டு ஆய்வு செய்வது முழுமையான ஆய்வாகவோ, முறையான முடிவுகளாகவோ அமைய முடியாது. முழு வடிவமும் கிடைக்கும்போது ஓரிரு வரிக் குறிப்புகளேக் கொண்டு பெற்ற மூடிவுகளும் செய்த ஆய்வுகளும் மாற வேண்டியதாகலாம்.

அத்தாடன் இதுவரை வெளியிடப்பட்ட கல்வெட்டு ஆண்டேறிக்கைகளும் தென்னிர்தியக் கல்வெட்டுத் தொகுதிகளும் பேற்பல ஆண்டுகளுக்கு மூன் வெளியிடப்பட்ட நால்களாதலால் ஆய்வாளர்களுக்கு அவை படிப்பதற்கும்கூட எளிதில் கிடைப்ப தில்ஃ. கிடைக்கின்ற பல நால்களும் ஏடுகளேப் புரட்டிறைலே கெழிர்துவிடும் ரிஃயில் உள்ளன.

தமிழ்நாடு அரசு தொல்பொருள் துறையினர் சென்னே, குமரி ஆகிய மாவட்டக் கல்வெட்டுகளே முழுமையாகவும் தர்மபுரி மாவட்டக் கல்வெட்டுகளேப் பகுதியாகவும் வெளியிட்டுள்ளனர்.

இதன்றி, டிக்கிய அரசுத் தொல்பொருள் துறைக்கும் மாகில அரசுத் தொல்பொருள்துறைக்கும் இடையே தொடர்பும் இண்ப்பும் குறைவாக இருக்கலே அறிகிரேம். டித்திய அரசுத் துறையினர் பல ஆண்டுகளுக்கு மூன் படியெடுத்துப் பதிப்பிக்க இயலாமல் அறைக்குள் பூட்டிவைத்திருப்பதை முகில அரசுத் துறைக்கு வெளியிடக் கொடுத்துதவலாம். இருவேறு அரசுத் துறைகளும் தனித்தனியே படியெடுப்பதில் ஈடுபட்டு 'இரட்டிப்பு வேல்ல' கடத்து தற்கு மாற்றுகப் பணிப்பங்கிடு செய்து கொண்டு பரவலாகப் பணியில்ன மேற்கொள்ளலாம். ஆய்வுத்துறையில் போட்டி டிட்டுமல்ல, மனம்கலக்த ஒத்துறைப்பும் அவசியமாகும்.

வரலாற்றுச் சான்றுகளோ, தொன்மையான நாக**ிகப்** பின்னணியோ இல்லாத பல நாடுகளில்கூட குறுகிய கால வரலாருக இருந்தாலும் வரலாற்றுச் சின்னங்கீனப் போற்றவு**ம்** பாதுகாக்கவும் வரலாற்றை விரிவாக எழுதவும் பெருமுயற்<del>சி</del> எடுத்துக்கொள்கிருர்கள்.

தொன்மையான வரலாற்றுச் சான்றுகளேப் பல்லாயிரக் கணக்கில் கொண்டுள்ள கமது காட்டினர் இவற்றை வெளியிடு வதில்கூட ஊக்கமும் உற்சாகமும் காட்டாமல் இருப்பது வேடிக்கையான புதுமையாகும். மேலும் மூப்பது, நாற்பது ஆண்டுகளுக்கு முன் கோயிலில் இருந்த பல கல்வெட்டுக்கள் 'கோயில்ப் புதுப்பித்தல்' என்ற பெயரில் அழிக்கப்பட்டுவீட்ட செய்திகளேயும் அறிகிளும்.

ஆகவே தமிழ் நாட்டுக் கோயில்களிலும் பிற இடங்களிலும் உள்ள கல்வெட்டுகள் அணேத்தையும் மாவட்ட வாரியாக விரைவில் படியெடுத்து, அவற்றை முழுமையாக வெளியீட வேண்டும். இவை வெளியிடப்படுவதே தமிழக வரலாறு முழுமையாக— மூறையாக எழுதப்பட அடிப்படையினே அமைக்கும்.

கல்வெட்டுகள் வழி வரலாற்றின் வளர்ச்சிப் போக்குகள் யாவும் தனித்தனியாக ஆராயப் பெற்று,விரிவான பல நூல்களாக வெளியீடப்படவேண்டும் என்று விழைகின்றேம்.

தமிழக வரலாற்றை எழுதிய சில வரலாற்றுசிரியர்கள் களப்பீரர் காலத்தை இருட்டடிப்புச் செய்துவிட்டார்கள். சேர சோழ பாண்டியரைக் களப்பீரர் வென்று வாகை குடிய வரலாறும் அவர்களது ஆட்சி அமைப்பும் அவர்களுக்குக் கீழ் மக்கள் வாழ்க்கைகிலேயும் அன்று கிலவீய பொருளாதார உறவு முறைகளும் சமயங்களின் சமூதாய கிலபாடுகளும் மூன்னாறு ஆண்டுகளுக்கு மேல் தமீழகத்தின் பெரும் கிலப் பரப்பைத் தனித்தன்மையுடன் ஆண்ட அவர்கள் எப்படி, ஏன் வீழ்த்தப்பட்டார்கள் என்பண போன்ற வரலாத்று உண்மைக களும் இன்னும் தெனிவில்லாமல் இருக்கேன்றன.

களப்பிரர் காலத்தை முழுமையாக அறியக் கல்வெட்டுகள் இல்லே. அக்காலத்தில் கல்வெட்டுகளே வடிக்கும் பழக்கம் விரிவாக ஏற்படவில்லே. களப்பிரர் வரலாற்றைக் கூறும் தனி இலக்கியங் களும் நமக்குக் கிடைக்கப் பெறவில்லே. அகழ்வாராய்ச்சிப்பிரிவில் காம் பின்னணியீல் இருப்பதால் அதற்கான வாய்ப்புகளும் இல்லு.

இந்நிலேயில் நமக்குக் விடைத்திருக்கின்ற ஒருசில கல்வெட்டு கணேயும் பிற மேற்கொள் சான்றுகளேயும் ஆதாரமாகக் கொண்டு வீரிவாகத் தமக்கே உரிய முறையில் ஆராய்ச்சி அறிஞர் மயில்லைசீனிவேங்கடசாமி அவர்கள் இந்நாலி அவப் படைத்துள்ளார்கள். களப்பிரர் பற்றிய விரிவான செய்திகளேக்கொண்ட முதல் நாலாக—தனி நூலாக இது அமைகின்றது. அவர்களே குறிப்பிட்டது போலக் களப்பிரர் வரலாற்றின் பகற்காலத்தைக் காணத் தொடர்ந்து ஆய்வதற்கு இந்நால் தூண்டுகோலாக அமையும் என நம்புகிறேம்.

பல்க&லக்கழகங்களும் இன்னபிற ஆய்வு இறைவைனங்களும் செய்துவரும் பணிகின நாம் குறைத்து மதிப்பிட முடியாது என்று நும் சில தனி மனிதர்கள், பல நிறுவனங்களின் பணிகினை டை மீததியாக ஆய்வுக்கும் வரலாற்றுக்கும் தங்கள் பங்கைச் செதுத்தியிருக்கிறுர்கள் என்பதின நாம் மறுக்க முடியாது. இவ்வாறு குறிக்கத்தக்க சிலரில் மயிலே சினி வேங்கடசாமி அவர் களும் ஒருவர். அவர் எழுதிய நூல்கள் பல அடுத்து மக்கள் வெளி யீட்டின் வழி வர இருக்கின்றன.

உடல் நலக்குறை வீனுல் ஓய் வெடுத்து வரும் அறிஞர் மயில் செனி அவர்கள் உள்ளம் சோர்வடையாமல் ஆராய்ச்சியில் காட்டி வரும் ஆர்வம் ஏணே யோருக்கு எடுத்துக்காட்டாக அமைவதாகும். ஏற்கெனவே தூலாக வெளியிடப்பட்டவையன்றிக் தனிக் கட்டுரைகளும் நூல்கள் பல எழுதுவதற்கான குறிப்புகளும் அவரிடம் இருக்கின்றன. இவற்றைக் தொகுத்து நூல்வடிவம் கொடுக்கும் பணியில் அவர் ஈடுபட்டிருக்கிறுர். அவற்றையும் விரைவில் தமிழகம் பெற்றுப் பயனடையும் என்று கம்புகின்? ரூம்.

மயில் சினி வேங்கடசாமி அவர்களுக்கும் மக்கள் வெளி யீட்டுக்கும் தொடர்பாக இருந்து இந்நூலினே எழுத அவருக்குத் தூண்டுகோலாகவும் வெளியீட நமக்குத் துணேபாகவும் இருந்து நல்லதொரு வாய்ப்பை ஏற்படுத்தித்தந்த சென்னேப் பல்கலேக் கழகத் தொல்பொருள் துறை ஆய்வு மாணவர் திரு. ர. ராமசாமி அவர்களுக்கும் இந்நூலுக்கான பொருளடைவு தயாரித்துக் கொடுத்த சென்னேப் பல்கலேக் கழகத் தமிழ்த்தறை விரிவுரை யானர் புலவர் இ. சுந்தரமூர்த்தி அவர்களுக்கும் நன்றியுடை போம்.

# **உ**ள்ளுறை

| -களப்பிரர் ஆட்சியில் தமிழகம்           | 9   |  |
|----------------------------------------|-----|--|
| தோற்றுவாய்                             | 9   |  |
| களைப்பிரர் யார்?                       | 12  |  |
| களப்பிரர் எப்போது வேந்தனர்?            | 16  |  |
| சில களைப்பி <b>ர அ</b> ரசர் <b>கள்</b> | 19  |  |
| களப்பிரர் காலத்து இரேணுட்டுச் சோழர்    | 28  |  |
| களப்பிரர் காலத்து இலங்கை அரசர்         | 38  |  |
| ஆலங்கையில் பாண்டியா ஆட்சி              | 46  |  |
| களப்பிரர் காலத்து இருக்குவேள் அரசர்    | 60  |  |
| களப்பிரரின் வீழ்ச்சி                   | 65  |  |
| களப்பிரர் ஆட்சியில் சமய <b>ங்கள்</b>   | 71  |  |
| களப்பிரரும் <b>பிராமணரு</b> ம்         | 71  |  |
| தைகை சம்ய வளர்ச்சி                     | 73  |  |
| பௌத்த சம <b>ய வளர்ச்சி</b>             | 76  |  |
| கைவெணவ் சமயம்                          | 87  |  |
| கைசைவ சமயம்                            | 88  |  |
| பக்தி இயக்கம்                          | 89  |  |
| களப்பிரர் காலத்தில் தமிழ் மொழி         | 92  |  |
| களப்பிரர் காலத்தில் நுண்கலேகள்         | 125 |  |
| இணப்புகள்                              |     |  |
|                                        | 131 |  |
| 2 வச்சிரேநந்தியின் திரமின சங்கம்       | 139 |  |
| 3 இறையஞர் அகப்பொருள்-வரலாற்று ஆய்வு    | 153 |  |
| 4 நக்கீரர் காலம்                       | 169 |  |
| நூல்டைவு                               | 173 |  |
| ்பொருள <b>ைய</b>                       |     |  |
|                                        |     |  |

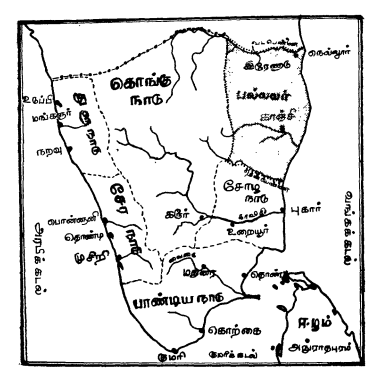
## பிழை திருத்தம்

| பக்கம் | வரி | பிழை                            | திருத்தம்                            |
|--------|-----|---------------------------------|--------------------------------------|
| 9      | 23  | போறையன்                         | பொறையன்                              |
| 11     | 10  | சேப்பேடுகளி <b>லிருந்து</b>     | செப்பேடுகளி <b>லிரு</b> ந் <b>து</b> |
| 12     | 4   | எ திலரா கிய                     | ஏ திலராகிய                           |
| 18     | 22  | செங்க <b>ூன்</b>                | செங்கணுன்                            |
| 19     | 26  | தொண்மை                          | தொன்மை                               |
| 23     | 3   | <b>வி</b> யைவினிச்சயம்          | வினயவினிச் <b>சயம்</b>               |
| 29     | 2   | உரையூரிலிருந் <b>து</b>         | <b>உ</b> றையூரிலிருந் <b>து</b>      |
| 32     | 15  | <b>அ</b> சரன்                   | அரசன் .                              |
| 34     | 30  | Andhadesa                       | Andhradesa                           |
| 36     | 14  | இனே த்து                        | இணத்து                               |
| 42     | 10  | புத்தாசன்                       | <b>பு</b> த்ததாசன்                   |
| 48     | 23  | அடங்கினது                       | <b>அ</b> டக்கியது                    |
| 59     | 9   | உரோகன                           | உரோகண                                |
| 63     | 1   | அசாண்டா <b>ன்</b>               | <b>அர</b> சாண்ட <b>ா</b> ன்          |
| 69     | 24  | திருச்சிராப்ப <b>ள்ளிக்கு</b>   | திருக்காட்டுப்ப <b>ள்ளிக்கு</b>      |
|        |     |                                 | (தஞ்சைமாவட்ட <b>ம்)</b>              |
| 78     | 25  | <b>சங்க</b> மித் <b>திர்</b>    | <b>ச</b> ங்கமித் <b>திரர்</b>        |
| 86     | 29  | <b>வை</b> திம <sub>,</sub> தமான | <b>வை</b> திகம் தமான                 |
| 105    | 24  | திருப்பதிக <b>ோ</b>             | <b>திருப்ப</b> திகங்க <b>ோ</b>       |
| 127    | 12  | வியைவினிச்சயம்                  | வினயவினிச்சயம்                       |
| 127    | 22  | Baselief                        | Bas relief                           |
| 128    | 31  | இந்தனம்                         | <b>இ</b> ந்த <b>ள</b> ம்             |
| 148    | 31  | எ தலப்                          | <b>எ</b> தைப்                        |
| 155    | 1   | கான்மின்                        | காண் <b>டி</b> ன்                    |

மயிலே சனி வேங்கடசாமி

களப்பிரர் ஆட்சியில் தமிழகம்

## களப்பிரர் காலத் தமிழகம் (ஓ. க. 3-5)



களப்பிரர் ஆட்சியின் கீழ் அடங்கியிருந்த நாடுகள்: சேர நாடு, சோழ நாடு, பாண்டிய நாடு, துளு நாடு, கொங்கு நாடு, இரேணுடு, ஈழ நாடு

தனித்திருந்த நாடு:

பல்லவநாடு

# கவப்பிரர். ஆட்சியில் தமிழகம்

### தோற்றுவாய்

க்டைச்சங்க காலத்துக்குப் பிறகு தமிழகத்தின் அரசியல் கிலமை இன்னதென்று தெரியாமல் சரித்திரத்தில் 'இருண்டகால' மாக இருந்தது.கடைச் சங்க காலத்தின் முடிவு ஏறத்தாழ கி.பி.250 என்று கருதப்படுகிறது. கடைச் சங்க காலத்தின் இறுதியில் இருக்க சேர சோழ பாண்டிய மன்னர்களின் பெயர்கள் சங்கச் செய்யுட்களிலிருந்து கிடைக்கின்றன. சஙக நூல்களில் காணப் படுகிற கடைசி சேர அரசன் பெயர் கோக்கோதைமார்பண் என்பது. இவணேக் கோதை என்றும். கூறுவர். கோக்கோதை மார்பன் சேரன் செங்குட்டுவனுடைய மகன். இவன் சிறுவனுக இருந்தபோது இவனுக்குக் குட்டுவன்சேரல் என்று பெயர் இருந்தது. தன் மேல் பதிற்றுப்பத்து ஐந்தாம் பத்துப் பாடிய பரணருக்குச் செங்குட்டுவன் உம்பர்காடு என்னும் நாட்டின் வரு வாயையும் தன்னுடைய மகன் குட்டுவன் சேரல்வயும் பரிசாகக் கொடுக்கான்.

புலவராகிய பரணருக்குச் செங்குட்டுவன் தன்னுடைய மகனை குட்டுவன் சேரிலப் பரிசாகக் கொடுத்தான் என்பதன் பொருள், புலவரிடத்தில் கல்வி கற்பதற்கு மாணுக்கணுக்க கொடுத்தான் என்பதாகும். இளமையில் குட்டுவன் சேரல் என்று பெயர் பெற்றிருந்த இவன் முடி குடின பிறகு கோக்கோதை மார்பன் என்று பெயர் பெற்றுன் என்று அறிகி3ரும்.

கடைச்சங்க காலத்தில் கொங்கு நாட்டைச் சேர அரசர்களின் இளேய வழியினரான பொறையர் அரசாண்டார்கள். கொங்கு நாட்டையரசாண்ட கடைசிப் போறையன் கணேக்கால் இநும்

<sup>1.</sup> பதித்றுப் பத்து,ஐக்தாம் பத்துப் பதிகத்தின் அடிக்கு திப்பு.

பொறை. இவன் கோக் கோதை மார்பனுடைய தாயாதி உறவினன் இருவரும் சம காலத்தில் இருந்தவர்கள். கணேக்காலிரும் பொறை, சோழன் செங்கணூடு போர் செய்து தோற்றுப் போரில் பிடிக்கப்பட்டுச் சிறை வைக்கப்பட்டான். பிறகு சிறையிலிருந்து விடுவிக்கப்பட்டு மீண்டும் கொங்கு நாட்டையரசாண்டான். அதாவது சோழன் செங்கணுலுக்குக் கிழடங்கி கணேக்காலிரும்பாறை அரசாண்டான். ஆகிவ சோழன் செங்கணுலும் சேரமான் கோக்கோதை மார்பனும் கணேக்கால் இரும்பொறையும் சமகாலத்தவர் என்று தெரிகின்றனர்.

கடைச்சங்க காலத்தின் இறுதியில் பாண்டிய நாட்டையர சாண்டவன் செடுஞ்செழியன். இந்த செடுஞ்செழியன், கோவலன் கண்ணகி காலத்திலிருந்த செடுஞ்செழியன் அல்லன்—அவனுக்குப் பிறகு இருந்த செடுஞ்செழியன். இவணேத் தூல்யாலங்கானத்துச் செருவென்ற நெடுஞ்செழியன் என்று வரலாறு கூறுகிறது. இந்த கெடுஞ்செழியன், சேரநாட்டுக் கடற்கரையோரத்தில் பேரி யாற்றின் புகுமுகத்தில் இருந்த முசிறிப் பட்டினத்தை முற்றுகை செய்து அங்கிருந்த ஒரு தெய்வத் திருமேனியை எடுத்துக் கொண்டு மதுரைக்குப் போணுன். இவனுடைய சமகாலத்திலிருந்த சேர அரசன் மேற்சொன்ன கோக்கோதை மார்பனே.

கோக்கோதை மார்பன், கணேக்கால் இரும்பொறை, சோழன் செங்கணுன், தஃலயாலங்கானத்துச் செருவென்ற கெடுஞ்செழியன் ஆகிய இவர்கள் கடைச் சங்ககாலத்தின் இறுதியில் சமகாலத்தில் இருந்த அரசர்கள். இவர்களுக்குப் பிறகு இவர்களுடைய மக்கன் அல்லது உறவினர் சேர, சொங்கு, சோழ, பாண்டிய நாடுகளே அரசாண்டார்கள். இவர்களுடைய பெயர் தெரியவில்ஃ. இவர்கள் காலத்தில் அயல் நாட்டவர் வந்து இவர்கள் வென்று தமிழ தக்தைக் கைப்பற்றி யரசாண்டார்கள். அவர்கள் களப்பிரர் என்று கூறப்பட்டார்கள். களப்பிரர் தமிழகத்தைக் கைப்பற்றியரசாண்ட வரலாறு மறைந்த போய் நெடுகையலமாகப் பல நூற்ருண்டு வரலாறு மறைந்த போய் நெடுகையலமாகப் பல நூற்ருண்டு

<sup>2.</sup> massemm, 57: 14-16; 149: 11-14

வரையில் மறைந்துபோயீருக்க களப்பிர அரசரைப் பற்றின வரலாற்றுச் செய்தி, பாண்டியருடைய செப்பேடுகள் கிடைத்த பிறகு அவைகளிலிருந்து தெரியவந்தன. திரு. கே. ஜி. சங்கரன் அவர்கள், வட்டெழுக்கில் எழுகப்பட்ட வேள்விச்குடிச் செய் பேட்டை இக்காலத் தமிழ் எழுத்தில் செந்துமிழ்த் திங்களிதழில் வெளியீட்டார். அதன் பிறகு இந்திய சாசன இலாகா 1923-ம் ஆண்டில் எபிகிருபியா இந்திகா என்னும் ஆங்கில வெளியீட்டில் வேள்விச்குடிச் சாசனத்தை ஆங்கில (இலத்தின்) எழுத்தில் வெளி யிட்டது. சில ஆண்டுகளுக்குப் பிறகு தளவாய்புரச் சாசனம் கிடைத்ததும் இந்தச் சேப்பேடுகளிலிருந்து களப்பிர அரசர்களேப் பற்றி அறிகிரும். கே

வேள்விக்குடிச் செப்பேடு வெளியான பிறகுதான் களப்பிரரைப் பற்றின செய்தி தெரியவந்தது. அதன் பிறகு களப்பிரரைப் பற்றிப் பலஅறிஞர்கள் எழுதத் தொடங்கிஞர்கள். ஆஞல் களப்பிரரைப் பற்றின முழுவரலாறு இன்றுங் கிடைக்க கிலில்.

களப்பிரர் பேறு, களம்பாளர் (களப்பாழர்) வேறு என்று இல வரலாற்று அறிஞர்கள் கருதினர்கள். சிலர் இருவரும் ஒருவரே என்று கருதினர்கள். திரு. கே. ஏ. நீலகண்ட சாஸ்திரியும் திரு.மு. இராகவையங்காரும், களப்பிரரும் களம்பாளரும் ஒருவரே என்று கருதினர்கள். திரு. டி. வி. சதாசிவ பண்டாரத்தார் அவர்கள் இருவரும் வெவ்வேறு இனத்தவர் என்று கருதினர்கள். பண்டாரத் தார் இதுபற்றி இவ்வாறு எழுதினர்: ''அன்றியும் தமிழ் காட்டுக் குறுதில மன்னர் குடியினராகிய முத்தரையர் என்போர் களப்பிரரேயாவர் என்று சிலர்கூறுவது சிறிதும் ஏற்புடைத்தன்று. களப்பாள் என்ற சோணுட்டுரொன்றில், முற்காலத்தில் வாழ்ந்து கொண்டிருந்த அரசியல் தூவவன் ஒருவன் களப்பாளன் என்று

<sup>3.</sup> செக்தமிழ், 20-ம் தொகுதி, பக்கம் 205-216

<sup>4.</sup> Epigraphia Indica. Vol. XVII. 1928. pp. 291-309

<sup>் 5.</sup> பாண டியர் செப்பேடுகள் பதது, தமிழ் வரலாற்றுக்கழக இ**வனிபிடு** 1987.

சிறப்பித்து வழங்கப் பெற்றமையால், அவன் வழியினர் களப்பாளர் எனவும் களப்பாளராயர் எனவும் குடிப்பெயர் பெற்றுப் பெருமைபோடு வாழ்ந்து வருவாராயினர். எனவே தமிழராகிய களப்பாளரும் எதிலராகிய களப்பிரரும் ஒருவரேயாவ நேன்னும் முடிவு எவ்வாற்முனும் ஒத்துக்கொள்ளத் தக்கதன்று."

தளவாய்புரச் செப்பேடு கிடைப்பதற்கு முன்பு திரு. சதாசிவ பண்டாரத்தார் அவர்கள் இவ்வாறு எழுதிஞர். அந்தச் செப்பேடு கிடைத்தபிறகு களப்பிரரும் களப்பாளரும் ஒருவரே என்பது தெரிந்துவிட்டது. வேள்விக்குமச் செப்பேடு களப்பிரர் என்று கூறுவதைத் தளவாய்புரச் செப்பேடு களப்பாழர் (களப்பாளர்) என்று கூறுகிறது. "கடிராறு கவனலங்கல் களப்பாழர் குலங் கீளேந்தும்" என்றும் (வரி 99) "களப்பாழரைக் கீளை கூட்ட மற்றிரண்டோள் மாக்கடு வகோன் மானம் பேர்த் தருளிய கோன்" என்றும் தளவாய்புரச் செப்பேடு (வரி, 131—132) கூறுகிறது. எனிவ களப்பிரரும் களப்பாளரும் ஒருவரே என்பது தெளிவாகத் தெரிகிறது. இனிக்களப்பிரரைப் பற்றிக்தொடர்ந்து ஆராய்வோம்.

#### களப்பிசர் யசர்?

களைட்ரர், களைப்பரர், களப்பிரர், களைப்பாளர், களைப்பாழர் என்றெல்லாம் கூறப்படுகிற இவர்களேக் களைப்பிரர் என்று கூறுவோம். களப்பிரர் தமிழர் அல்லர். ஆனைல், அவர்கள் ஆரியரோ என்றுல் ஆரியரும் அல்லர். அவர்கள் வட இந்தியாவில் இருந்து தமிழ் நாட்டுக்கு வந்தவர் என்று திரு. சதாசிவ பண்டாரத்தார் கருதேகிறுர். ''.....அன்னேர் (களப்பிரர்) பிராகிருதம், பாலி ஆகியவற்றைத் தமக்குரிய மொழிகளாகக் கொண்டு ஆதரித்தள்ளமையால் அட்மரபிகார் தமிழர் அல்லர் என்பதும் வடபுலத்தின்ன்றும் போந்த ஏதிலர் ஆவர் என்பதும் கண்கு தெரியப்படும்," என்று அவர் எழுதோகிருர்." களப்பிரர்

<sup>6.</sup> பாணடியா வரலாறு, டி. வி. சதாசீவ பண்டாரத்தார் (பாண்டி காட்டில் களப்பேரர் ஆடசி' என ஐம் தலேப்பு காண்க.)

<sup>7.</sup> பாண்டியர் வரலாறு 1969, பக். 32

சைன மதத்தையும் பௌக்க மதத்தையும் ஆதரித்தனர். இந்த மதங்களின் 'தெய்வ பாலை,' பிராகிருதம் (சூரசேன்யும் பாலி மொழியும்) ஆகையால், இயற்கையாகவே இந்தப் பிராகிருத மோழிகளுக்கு ஆக்கம் ஏற்பட்டது. ஆணல் அவர்களுடைய தாய்மொழி பிராகிருதம் அன்று, கன்னட மொழிலிய. களப்பிரர் வடஇந்தியாவிலிருந்து வந்தவர் அல்லர். அவர்கள் தமிழகத்துக்கு அண்மையில் இருந்த கன்னட வடுகர். எனவே அவர்கள் திராவிட இனத்தவரே.

களப்பிரரைப் பற்றி ஆராய்க்த அறிஞர்கள் அவர்களேப் ப**ற்றித் த**ங்**கள் தங்கள் கருத்துகளே எழு**தியுள்ளனர். பழக் துமிழகத்தின் வடக்கில் இருந்த வேங்கட நாட்டை அரசாண்ட செற்றரசர் புல்லி என்று கூறப்படுகின்றனர். 'கள்வர் கோமான் புல்லி' என்று அவர் கூறப்படு கிறுர்.<sup>8</sup> கள்வர் என்டதைக் களவர் என்றும் படிக்கலாம். பழைய ஏட்டுச் சுவடிகளில் புள்ளியிட வேண்டிய எழுத்துக்களுக்குப் புள்ளி இடாமலே எழுதும் வழக்கம் இருந்தது. ஆகவே, இந்தச்சொல் களவர் என்பதா என்பதா என்பதை அறுதியிட்டுக் கூறமுடியவில்லு. சொல்லேக் களவர் என்று கொண்டு திரு. மு. இராகவையங்கார் களவர் என்பது களப்பிரரைக் குறிக்கிறது என்று எழுஇஞர்.<sup>9</sup> டாக்டர் எஸ். கிருஷ்ணசாமி அய்யங்காரும் இதே கருத்தைக் கூறியள்ளார். வேங்கட நாட்டையாண்ட களவர் அல்லது கள்வர் கான் (பல்லி அரசர்) களப்பிரர் என்று இவர் கூறு நிருர்.10 இந்த அறிஞர்கள் கூறுவது ஏற்கத் தக்கது அன்று. வேங்கட நாட்டிவிருந்த களவர் அல்லது கள்வர் என்பவர் குமிழர். **களப்பிரரோ தமிழர் அல்லாத கன்னடர். மற்றும், சங்ககாலத்து** வேங்கட நாடு தொண்டை மண்டலத்தைச் சேர்ந்து தமிழகத்தின் பகுதியாக இருந்தது. ஆகவே தமிழராகிய கள்வர் (கனவர்)

<sup>8.</sup> அக்கானாறு 61: 11-13

<sup>9.</sup> Journal of Indian History, Vol VIII.

pp. 223-33. The age of Imperial unity, Vol II, Bharatiya Vidya Bhavan 1951.

**ூன்று. என்ன**டராபை கனப்பீரராக இவர்கள் இருக்க முடியா*து.* கள்வேர் (கனவர்) வேறு, கனப்பீரர் வேறு.

பல்லவ அரசர் ஆண்ட தொண்டைமண்டலம் தவிர, சோழு *பாண்டிய சேர*நாடுகளேக் கைப்பற்றியரசாண்ட களப்பிரர் கருநாட நாட்டுக் கண்ணடர் என்பதில் ஐயமில்லே. பாண்டி நாட்டில் இருந்த மூர்த்திராயளர் காலத்தில் பாண்டி காட்டை யரசாண்ட மன்னன் கள்னட நாட்டு அரசன் என்று சேக்கிழார் கூறுகிருர். கடி குழ் வடுகக் கருநாடர் மன்னன்" என்ற அவர் கூறுகிருர்.<sup>11</sup> 'வடுக் காநாடர் மன்னன்' என்பதன் பொருள் வடுக நாடாகிய நாட்டைச் சேர்ந்த அரசன் என்பது. பிற்காலத்து தூலாகிய கல்லாடம் 'மதுரை வவ்விய கருகடர் வேக்தன்' என்று கூறுகிறது.<sup>13</sup> கள்னட காட்டை அக்காலத்தில் ஒரே அரசன் ஆட்சி செய்யவில்கு. வெவ்வேறு பகுதிகளே வேவ்வேறு அரசர் ஆண்டனர். கருநாடர் மன்னன், கன்னட எர்த ஊரை யரசாண்டவன் என்பதைப் பெரியபுராணமும் கேஸ்லாடமும் கூறவில்கு. அவர்கள் கன்னடிதேசத்தில் களபப்பு என்றும் காட்டையாண்ட சிற்றரசர் என்பது கன்னடநாட்டுக் **கல்வெட்**டுகளிலிருந்தும் கன்னடநூலிலிருந்தும் தெரிகிறது. சுந்திரகுப்த மௌரியன் (அசோகச் சக்கரவர்த்தியின் பாட்டன்) அரசாட்சியைத் துறந்து சைன சமயத்தைச் சார்ந்து பத்திரபாகு முளிவருடதும் அவரைச் சார்ந்த சமணசமயத் தூறவிகளுடதும் தேன்ளுட்டுக்கு வந்து களபப்பு காட்டில் உள்ள களபப்பு மஃவயில் தங்கேளர்கள் என்று சமண சமய நூலாகிய 'வட்டாரா தனே' என்னும் நூல் கூறுகிறது. அவர்எள் கழ்பப்பு நாட்டுக்கு வைக்தார்கள் என்று இக்நூல் கூறுகிறது.¹³ கழ்பப்பு என்பதும் **கள்**பப்பு என்பதும் ஒன்றே. கழ்பப்பு (களபப்பு) என்பதைச் ச**மஸ்** 'இருதைத்தில் 'கடவப்ர' என்று கூறிறூர்கள். இப்போதைய சி**ரவண ப**ௌரகாள என்னும் பிரதேசமே பழங்காலத்தில் கள்பப்புகாடு

<sup>11.</sup> திருத்தொண்டர் புராணம், மூர்த்திகாயஞர் புராணம்: 11, 24.

<sup>12.</sup> கல்லாடம் செய்யுள் 58

<sup>18.</sup> வட்டார் தனெ, பத்ரபாஹு பட்டாரா கதெ

என்று பெயர் பெற்றிருந்தது. 14 களபப்பு காட்டில் உள்ள சத்திரதிரி மல்வின் பழையபெயர் களபப்பு பெட்ட (பெட்ட - டில்) என்று கூறப்பட்டது. 18

ஹொஸகோட்ட தாலுகாவில் கிடைத்துள்ள பழைய கூரகல் சாசனம் கன்னடமொழியில் பழைய கன்னட எழுத்தில் எழுதப் பட்டிருக்கிறது. இதில் களப்பிர இராச்சியம் கூறப்படுகூறது இதன் வாசகம் இது: 'ஸ்வஸ்திஸ்ரீ மதுராளக் களவரதிருராஜ்யதல் மன்னே கவுண்டரும் சாவா காவுண்டுரு துயீகாத பல்களினது துவ காமுண்ட ஸத்த எர்ரதயக் கர்ளனபூழ்திகம்.'18 இதனுல், களபப்பு காடு களவர இராச்சியம் என்பது மைசூர் தேசத்தில் இப்போது சிரவண பௌகொள என்று கூறப்படுகிற வட்டாரத்தைச் சேர்க் திருக்தது என்பது தெரிகிறது. களவர் காடு, களப்பிரர் காடு என்றும் பெயர்கள் வேறு சாசனங்களிலும் கூறப்படுகின்றன.<sup>17</sup> திருத்தொண்டர் புராணம் கூறுகிற 'வடுகக்கருகாடர் மன்னைச்' இக்குக்களபப்பு காட்டைச் சேர்க்தவன் என்று கருதலாம்.

கருடைதேசத்தில் இருந்த களப்பிரரின் களபப்பு இராச்சியம் பைஞர் நாட்டைச் சேர்ந்த கோலார் (கோலாலபுரம்) வரையிலும் பரவியிருந்தது. கோலாலபுரத்திலுள்ள நந்தியல் களப்பிரரின் மல் என்று கூறப்படுகிறது.<sup>18</sup> பழைய தமிழ்ச் செய்யுட்கள், தமிழகத்தை யாண்ட களப்பிரரை நந்தி என்றும் நந்திமல்யை யுடையவர் என்றும் கூறுகின்றன. "'நந்தி மால்வரைச் சிலம்பு நந்தி," புகழ்துறை கிறைந்த பொருவேல் நந்தி."

கன்னட நாட்டுக் களபப்பு இராச்சியத்தை யாண்ட களப்பிரர் எப்பொழுதும் சுதந்தரராக இருக்கவில்லே. அவர்கள் கடம்பர், கங்கர் போன்ற வேறு அரசர்களுக்கு வெவ்வேறு

<sup>14.</sup> பக்கம் 70;78 கன்னட ரைனைகள ரைம்ஸ்கிருதிக அத்யயன, கி. பு. 450-1150 டாக்டர் எம். சிதானந்த மூர்த்தி 1966

பக். 13, 14, கர்காடக இதிஹான தர்னை (கன்னட தேசத்தின் வரலாறு) டாக்டர் எம். வி. கிருஷ்னராவ், எம் கேசவபட்ட, 1970.

<sup>16.</sup> Epi. Car. Vol IX, Hoskote 13, p. 198.

<sup>17.</sup> Epi. Car., Vol. X, chintamani, 9.

<sup>18.</sup> Epi. car. Vol X. Chickbalpur. 9.

கோலத்தில் அடங்கியிருந்தனர் என்பது தெரிகிறது. கடைப்ப அரச ணை சாகுஸ்தன் (கி.பி. 425-450) களபோரருக்குப் (களப்பிரர்) பகைவென்என்று பேலூர்தா லுகாவில் ஹல்மிடி என்றுப் ஊரி லுள்ள கல்வெட்டு எழுத்துக் கூறுகிறது. 19 களப்பு நாட்டின் அரசணுன திண்டிகன் என்பவன், மேஃலக்கங்க அரசணுன ஸ்ரீபுருஷனுடைய அனுமதி பெற்று ஒந்தானத்தைக் கொடுத்தான் என்று ஒரு சாசனம் கூறுதிறது <sup>20</sup> இதிலிருந்து களபப்பு அரசர் சில காலம் கங்க அரசருக்குக்கிழடு இதிலிருந்தனர் என்பது தெரிகிறது.

மேற்கூறிய சான்று என்னு கேன்னட நாட்டவராகிய களப்பிர அரசர் அங்கு ஒரு பகுதியான கனப்பிர நாட்டை யரசாண்டனர் என்பது தெரிகிறது. அவர்கள் ஏழத்தாழ கெ.பி. 25 - வ் அல்லது அதற்குச் சற்றுப் பின்னர் தமிழகத்தைக் கைப்பற்றிச் சேரசோழ பாண்டிய நாட்டையரசாண்டனர் என்று கருதலாம்.

#### களப்பிரர் எப்போது வந்தனர் ?

உடுகக் கருகாட ராகிய களப்பிரர் தமிழகத்தைக் கி.பி.மூன்மும் நூற்முண்டில், ஏழத்தா ழ கி.பி.250-ல் அல்லது அதற்குச் சற்றுப் பின்னர் கைப்பற்றினர்கள் என்று கூறினேம். பேராசிரியர் கீலகண்ட சாஸ்திரி, தமிழ்காட்டில் களப்பிரர் ஆட்சி ஏற்பட்டது கி.பி.275-ல் என்று கூறகிமுர்.<sup>21</sup> கி.பி.மூன்மும் நூற்முண்டின் தொடக்கத்தில் களப்பிரர் ஆட்சி ஏற்பட்டிருக்க வேண்டும் என்று திரு சகாசிவபண்டாரத்தார் கூறுகிருர்.<sup>22</sup> திரு. எம். எஸ். இராமசாமி அய்யங்கார், கி.பி. 6-ஆம் நூற்முண்டில் களப்பிரர் தமிழ் காட்டைக் கைப்பற்றி அரசாண்டார்கள் என்று கூறுகிருர்.

<sup>19.</sup> Mysore Archaeological Report 1936 No 16

<sup>20.</sup> Mysore Arch. Rep. 1927, No. 118

<sup>21.</sup> p. 550 A Comprehensive History of India vol II, Edited by K. A. Nilakanta Sastri 1956.

<sup>22.</sup> பக். 82, பாண்டியர் வரலாறு, டி. வி. சதாசிவபண்டாரத்தார், 1968.

**கி.பி. 5ஆம் நூற்**ருண்டின் இறுதி**பி**ல் அமைக்கப்பட்டது. **பெ.பி. 6-ஆம் நூ**ற்றுண்டு தொடங்கினபோது தமிழ் நாட்டி**ன்** அரசியல் விரைவாக மாறுதல் அடைந்தது. இந்தக்காலத்தில்தான் **களப்பிரரின் படை**யெடுப்பும் அவர்கள் பாண்டி நாட்டைக் கை**ப்** பற்றியதும் ரிகழ்ந்தன" என்று அவர் எழுதுகிருர்.<sup>23</sup> இவர் கூறுவது ஏற்கத்தக்கது அன்று. களப்பிரர் தமிழகத்தை ஆட்சி செய்யத் தொடங்கியபிறகுதான் வச்சிர கர்தியின் திராவிட சங்கம் ஏற்பட்டதே தவிர, வச்சிர நக்தியின் திராவிட சங்கம் ஏற்பட்டபிறகு களப்பிரர் ஆட்சி ஏற்படவில்லே. ஆகவே. கி.பி. 6-ஆம் நூற்றுண்டில் 5எப்பிரர் ஆட்சி ஏற்பட்டது என்று இவர் கூறுவது தவறு. கி.பி. மூன்ரும் நூற்ரண்டின் இடைப் பகுதியில் களப்பிரர் ஆட்சி ஏற்பட்டதே என்பதில் ஐயம் இல்ஃ. மேலும், இராமசாமி அப்பங்கார் இன்னெரு செய்தியையும் கூற கிருர். ''தமிழ் ராட்டில் ஜைனமதத்தை மேலும் உறு நியாக **ரி**லேநாட்டுவதன் பொருட்டு ஜைனர் களப்பிரரைப் படை பெடுந்து வருமாறு அழைத்தார்கள் என்று தோன்றகிறகு" என்ற இவர் எழுதுகிறர்.<sup>24</sup> இவ்வாறு இவர் கூறுவதற்கு**ச்** சான்று இல்ஃல. கி.பி. இரண்டாம் நூற்முண்டின் இறுநிக் காலத்திலும் மூன்ரும் நூற்ருண்டின் தொடக்கக் காலத்நிலும் தமிழகத்தெல்இருந்த அரசியல் சூழ்நீலே கன்னட நாட்டுக் களப்பிரர் தமிழகத்தின்மேல் படையெருக்து வருவதற்கு ஏற்றதா**க** இருந்தது. கடைச் சங்ககாலத்ரில் இருந்த தமிழரசர்களும் குறு சீல மன்னர்களும் ஒருவர் பேல் ஒருவர் அடிக்கடி போர் செய்து கொண்டிருந்ததைச் சங்கச் செய்யுட்களிலிருந்து அறிக்கேரும். காரணம் இல்லாமலே, தங்களுடைய போர் வல்லமையைக் காட்டுவதற்காகவே அரசர்கள் அக்காலத்டுல் அடிக்கடி ஒருவர் மேல் ஒருவர் போர் செய்தனர். போர் செய்வது அவர்களின் வழக்கமாகவும் குறிக்கோளாகவும் இருந்தது. தமிழ் காட்டு வேர்தர்களுக்குள்ளாகவே போர் செய்வதைப் பெருமை யாகக்கருதினுர்கள். போர் செய்வதை ஒரு கணேயாகவே அமைத்துக்

<sup>23.</sup> pp.. 52-53. Studies in South Indian Jainism, M. S. Ramasami Ayengar 1922

<sup>24.</sup> Ibid, p. 56

கோண்டனர், அரசர்களின் போர்ச் செயல்களேப் புலவர்கள் புகழ்ந்து பாடிஞர்கள். போர் முறைகளில் பல முறைகளே வகுத்துக் கொண்டு அதற்குப் புறத்தினோ என்றும் புறத்துறை என்றும் போர்க்கேயை வகுத்தனர். போர்த்துறைக‱க் **க‰யாகவே** போற்றிவந்தனர். காரணம் இருந்தா<u>வ</u>ம் பானு அம் ஒவ் வொரு அரசனும் போர்செய்து தான் ஆகவேண்டும் என்னும் வழக்கம் ஏற்பட்டுவிட்டது. தம்முடைய போர் **வெற்றிக**ளேப் புலவர் புகழ்ந்து பாடவேண்டும் என்னும் ஆசை அரசர்க்குள் ஏற்பட்டுவிட்டது. போர்க்களத்துக்குப் போகாமல் அரசன் இறக்து விட்டால் அவனுடைய உடவேத் தருப்பைப் புல்லின் மேல் கிடத்தி வாளினுல் மார்பை வெட்டி 'விழுப்புண்' உண்டாக்கிய பிறகு அடக்கம் செய்த சிஃயும் ஏற்பட்டுவிட்டது. இர்தப் 'போர்க்களச் சூழ்சி'ல' தமிழ் காட்டையும் தமிழரசர் குணையும் பலயீனப்படுத்திவிட்டபடியால், அயல் நாட்ட **ரசர்கள்** இதைப் பயன் படுத்திக்கொண்டு படையெடுத்து வரக்காரணமாக இருர் தது. கி.பி. இரண்டாம் நூற்முண்டில் இருக்த இக்தச் குழ் ளேப்பிர அரசரைக் தமிழகத்தின்மேல் படையெடுத்து வரத் தூண்டியது. அன்னிய நாட்டவர் படையெடுப்பைத் தடுத்து **சிறு**த்த ஆற்றல்மிக்க பேரரசர் இல்லாத ரிஸே **களப்பிரரின்** ஆட்சி தமிழகத்தில் ஏற்படக் காரணமாக இருந்தது.

முன்பு கூறியபடி பாண்டியன் உக்கிரப்பெருவழுகி, சோழன் செங்களுள், சேரமான் கோக்கோதைமார்பன், கொங்கு காட்டுச் கணேக்கால் இரும்பொறை ஆகியோர் கடைச்சங்க காலத்தின் இறுதியில் இருக்த தமிழரசர்கள். இவர்கள் காலத்துக்குப் பிறகு இவர்களுடைய மக்கள் அல்லது உறவினர் ஆட்சிக் காலத்தில் ஏறத்தாழக்கி.பி. 250-ல் களப்பிரர் தமிழகத்தைக் கைபற்றித் தங்கள் ஆட்சியை சிறுவிளுர்கள் என்று அறிகிறேம்

களப்பிரர் வென்ற சேர சோழ பாண்டிய மன்னரின் பெயர்கள் தெரிவில்லே. மூவேர்தர்களேயும் இவர்களின் இழடங்கியிருந்த சிற்றரசர்களேயும் களப்பிரர் வென்றவர் என்று வேள்விக்குடிச் செப்பேட்டுச் சாசனம் கூறுகிறது. "அளவரிய ஆதிராஜரை அகல ரீக்கி அக்கீடேத்தைக் களப்ரணென்னுங் கலி: அரைசன் கைக் கொண்ட''னன் என்ற வேள்விக்குடிச் செப் பேட்டு வாசகம் கூறகிறது.<sup>35</sup>

களப்பிரர் தமிழகத்தைக் கைப்பற்றினபிறகு 'கடைச் சங்க காலம்' முடிவடைக்தது. களப்பிரர், மேற்கூறியபடி, இ.பி.மூன்மூம் நூற்றுண்டின் இடைப்பகுதியில் இ.பி. 250-க் தமிழகத்தைக் கைப்பற்றிஞர்கள் என்று கொள்வதில் தவறு இல்லே.

#### சில களப்பிர அரசர்கள்

களப்பிரர் முன்னூறு ஆண்டு அரசாண்டார்கள். அவர் **களுடைய ஆட்**சிமுறை எப்படி இருந்தது, அவர்**களுடைய ஆட்சி** செங்கோல் ஆட்சியாக இருந்ததா, அடக்கி அரசாண்டார்களா என்பது தெரியவில்லே. அவர்கள் எத்தனேபேர் அரசாண்டார்கள். அவர்களுடைய பெயர் என்ன என்னும் வரன்முறையான சரித்திரம் கிடைக்களில்ஸ். சங்க காலத்துச் சேர, சோம. பாண்டியர் வரலாறே வரன்முறையாகக் கிடைக்காசபோது அன்னியராகிய எோப்பிரரைப்பற்றின வரன்முறையான வரலாறு எப்படிக் கிடைக்கும்? முன்னூற ஆண்டு ஆட்சிக்காலத்தில் அவர்கள் எழுதிவைத்த செப்பேடுகளோ கல்வெட்டுகளோ இதுவரையில் ஒன்றேனும் கிடைக்கவில்லே. அவர்கள் வழங்கின காக—அவர்கள் காககளே வெளியிட்டிருந்தால்—ஒன்றேனும் இது வரையில் கிடைக்கவில்ஃ. அக்காலத்தில் வரலாறு எழு<u>க</u>ும் வழக்கமும் இல்ஃல. அவர்கள் கட்டின கோயில் கட்டடங்களோ சிற்பங்களோ எதுவும் காணப்படவில்‰. ஆகவே அவர்களுடை**ய** வரலாற்றையறிவதற்கு யாதொரு சான்றும் கிடைக்கவில்லே. அங்கொன்றும் இங்கொன்றுமாக ஒன்றிரண்டு இலக்கிபச் சான்றுகள் மட்டுங் கிடைக்கின்றன. அவ்வளவுதான்.

களப்பிரரின் போர்க்கள வெற்றியைப் பழைய வெண்பா ஒன்று கூறுகிறது. மிகத் தொண்மை வாய்ர்த அர்த வெண்பா இ.பி.10-ம் நூற்றுண்டு நூலாகிய யாப்பருங்கலம் என்னும்

<sup>25.</sup> வேள்ளிக்குடிச் செப்பேடு, வரி 89-40.

பாப்பிலக்கணை தாலின் விருத்தியுரையில் மேற்கோள் காட்டப் பட்டுள்ளது.

படுபருக்தும் சூர்ப்பேயும் பல்லிலங்கும் நாயும் கொடியும் கழுகுமிவை கூடி—வடிவுடைய கோமான் களப்பாளன் கொல்யா**க்ன போமாறு** போமாறு போமாறு போம்

என்பது அந்தப்பாடல். களப்பாள (களப்பிர) அரசலுடைய யானேசேண்கள் போர்களத்துக்குப் போகும்போது, பேய்களும் கரி, ஒனுப், நாய், பருந்து, கமூகு ்முதலான பிணந்தின்னிப் பிராணிகளும் அந்தச் சேண்யோடு போயின என்று இச்செய்யுள் கூறுகிறது. அதாவது போர்க்களத்தில் போர்வீரர்களும் யாணே, குதிரைகளும் செத்துமடியுமாகையால் இந்தப் பிணந்தின்னிப் பிராணிகளுக்கு இறைச்சி விருந்து கிடைத்தது என்பது இதன் கருத்து. களப்பாள அரசன் மற்ற அரசர்களோடு போரிசெய்து வெற்றி பெற்றுன்என்பது இதன் திரண்டபொருள்.

மற்றும் நான்கு பழைய வெண்பாக்களே யாப்பருங்கல விருத்தியுரை மேற்கோள் காட்டுகிறது. அந்தப் பழைய வெண் பாக்கள், களப்பிர அரசன் சேர, சோழ, பாண்டியரை வென்று அவர்களேச் சிறையிவீட்டுத் தனே (விலங்கு) இட்டபோது அந்த மூவரசர்களால் பாடப்பட்டவை. யாப்பருங்கல விருத்தியுறை மேற்கோள் காட்டுகிற அந்தப் பழம் பாடல்கள், பிற்காலத்தில் தனிப்பாடற்திரட்டு, புலவர் புராணம் முதலான நூல்களிலும் சேர்க்கப்பட்டுள்ளன. அப்பழம் பாடல்கள் இவை!

சேரமேன்னன் பாடியது:

திணே விதைத்தார் முற்றக் திணே யுணங்கும், செக்கெல் தனே விளேத்தார் முற்ற மதுதாஞம்—கணேசீர் முரசுணங்கும் சங்குணங்கும் மூரித்தேர்த் தாணே அரசுணங்கும் அச்சுதன்தன் முற்றத்து

**சோ**ழ அரசன் பாடியது :

அரசர்குல திலகன் அச்சுதன் முற்றத்தில் அரச ரவதரித்த வக்காள்—முரசதிரக் கொட்டிவிடு மோசையினு<mark>ங் கோவேர்தர் காற்றனேயை</mark> வெட்டிவிடும் ஓசை மிகும்

பாண்டியை மன்னன் பாடியது !

குறையுளார் எங்கிரார் கூர்வே லிராமன் கிறையறு திங்கள் இருந்தான்—முறைமையால், ஆலிக்குத்தாணே யலங்குதார் அச்சுத! முன் வாலிக் கிளேயான் வரை

இதைக் கேட்ட அச்சுதக் களப்பாளன் பாண்டியறுக்கு இன்றெரு தளே இட்டான், அப்போது பாண்டியன் இன்றெரு வேண்பாவைப் பாடினுன்.

குடகர் குணகடலென் ருர்த்தார் குடகர்க் கிடகர் வடகடலென் ருர்த்தார் —வடகடலர் தென்கடலென் ருர்த்தார் தில்**ஃவ**யச் சுதானக்தன் முன்கடை நின்ருர்க்கும் முரசு

இந்தக் களப்பிர அரசணே இப்பாடல்கள் அச்சுதன் என்று கூறுகின்றன. அச்சுதன் என்பது களப்பிர அரசர்களின் பொதுப் பெயர் என்று தோன்றுகிறது. பாலி மொழியில் எழுதப்பட்ட ஒரு பெளத்தச் செய்யுள் ஒரு களப்பிர அரசரை அச்சுதன் என்று கூறுகிறது. இன்னெரு தமிழ்ச் செய்யுள் ஒன்று இன்னெரு கையிபிர அரசணே அச்சுதன் என்று கூறுகிறது. ஆகையால் களப்பிர அரசர்கள் ஒவ்வொருவரும் அச்சுதன் என்று பெயர் கொண்டிருந்தனர் என்பது தெரிசின்றது.

சேர, சோழ, பாண்டியர் களப்பாளரைத் (களப்பிரரைத்) தமிழ்ச் செய்யுளில் பாடினபடியால், களப்பிரரும் தமிழரசரே என்று பி.டி. சீனிவாச அய்யங்கார் கூறுகிருர்.<sup>28</sup> இவர் கூற்றுத் தவறு. களப்பிரர் தமிழரல்லர்; கன்னடர் என்பதில் ஐயமில்**ல**ு.

<sup>26.</sup> History of the Tamils, 1929, p, 535.

யாப்பருங்கலம் என்னும் செய்யுள் இலக்கண நாலின் விருத்தி புரையாசிரியர் தம்முடைய உரையில் நான்கு அழகான செய்யுட்கள் மேற்கோள் காட்டியுள்ளார், அந்தச் செய்யுட்கள் களப்பேர அரசரைப் பற்றியவை. (இண்ப்பு 1 காண்க) அச்செய்யுட்களில் 'கெடலரு மாமுனிவர்' என்று தொடங்கு இற செய்யுள் அச்சுதன் என்றும் களப்பிர அரசணிக் காத்தருள வேண்டும் என்று திருமால்ல வேண்டு இறது. ('புயலுறம் தடக்கைப் போர்வேல் அச்சுதன், தொன்று முதிர் கடலுலகம் முழுதுடன் ஒன்றுபுரி திகிரி உருட்டு வோன் எனவே')

'அல்லகடற் கதிர்முக்கம்' என்ற கொடங்கும் இன்றெரு செய்யுள், களப்பிர அரசன் சங்கு சக்கரம் ஏர்திய திருமால் வழிபட்டு அவன் அருளினுல் பெரிய ரிலத்தை ஆளும் பேறு பெற்றுன் என்றும் அர்த அரசன் அருகக் கடவுள் காத்தருள வேண்டும் என்றும் வேண்டுகிறது. 'அகனிடமும் அமருலதம்' என்று கொடங்கு திற இன் இரை செய்யுள் ஒரு களப்பிர அரச றுடைய ஆற்றல், கொற்றம், வீரம் முதலியவற்றைப் புகழ்கிறது. அதில் அந்தக் களப்பிர அரசன் 'அச்சுதர்கோ' என்று கூறப்படு இருன். அதாவது அச்சுத குலத்தில் பிறந்த அரசன் என்று கூறப்படுகிறுன்.

் (லங்கிளர் திருமணியும்' என்று பெதாடங்குகிற இன் இருடு செய்யுள், செங்கோல் விண்ணவல் (விண்ணன்—விஷ்ணு) என்றும் களப்பிர அரசதுடைய ஆடசி ஓஙகவேண்டும் என்றும் அருகக் கடவுளே வேண்டுகிறது. விண்ணவன் (விண்ணு—விஷ்ணு) என்று பெயர் பெற்றிருப்பதனுல் இவ்வரசன் வைணவ சமயத்தவன் என்று தெரிகிருள். சேர, சோழ, பாண்டியர் களப்பிர அரசனேப்பாடிய பாடல்களில் களப்பிரன் அச்சுதன் என்று கூறப்பட்டதை முன்னமே கண்டோம்.

பி. 5-ம் நாற்ருண்டின் முற்பாதியில் வாழ்ந்திருக்த ஆசாரிய புத்ததத்திதரர் சோழ நாட்டுக் தமிழர். அவர்பேர் போன பௌக்கப் பெரியார். அவர் பாலி மொழியில் புத்தவம் சாட்டதோ, அபிதம்மாவதாரம், வினய வினிச்சயம், உத்தரவினிச் சயம். ரூபாருபலிபோகம், ஜினுலங்காரம் முதலான நூல்களே எழுதி யுள்ளார். சோழ நாட்டுப் பூதமங்கலம் என்னும் ஊரில் வேணுதாசர் கட்டின பௌத்த விகாரையில் இவர் தங்கியிருந்த போது விமைவினிச்சயம் என்னும் நூல் களம்ப (களப்ர) அரசன் காலத்தில் இவர் எழுதி முடித்ததாக இவர் அந்த நூலில் கூறியுள்ளார்.<sup>27</sup>

பஸாத ஜனனே ரம்மே பாஸாதே வஸதா மயா புத்தஸ்ஸ புத்தஸீஹேன வினயஸ்ஸ வனிச்சயோ புத்தலீஹம் ஸமுத்திஸ்ஸ மம ஸத்தி விஹாரிம் கதோ யம் பன பிக்கூனம் ஹிதத்தாய ஸமாஸதோ வியைஸ்ஸாவ பொத்தந்தம் ஸுகேனே வாசிரேன ச அச்சுதச்சுத விக்கந்தே களப்ப குலநந்தனே மஹிம் ஸமனு ஸாஸந்தே ஆரத்தோ ச ஸமாபிதோ

இதில் அச்சுத விக்கந்தன் களப்ப (களப்பிர) குலத்தில் பிறந்தவன் என்று கூறப்படுகிறுன்.

இந்தச் ச⊹ன்றுகளிணு3ல கனப்பிர அரசர் வைணவர் என்றும் வைணவப் பெயராகிய அச்சுதன் என்னும் சிறப்புப் பெயரைக் கொண்டிருந்தார்கள் என்பதும தெரிகின்றன.

களப்பிர அரசர் கொண்டை நாட்டைத்தவிர சேர, சோழ, பாண்டிய நாடுகளே வென்று அரசாண்டார்கள் என்பது உறுதி யாகத் தெரிகிறது. இவர்கள் சேர, சோழ, பாண்டியரின் கொடி நக்குத்தங்களுடைய கொடிகளாகக் கொண்டிருந்தனர் என்பதைக் 'கெடிகருமா முனிவர்' என்று தொடங்கும் செய்யுளினுல் அறிகிறேம். (இக்ணப்பு ! காண்க) அந்தச் செய்யுளின் இறுதிப் பகுதி இவ்வாறு கூறுகிறது:

அடுதிறல் ஒருவ! கிற் பரவுதும், எங்கோன் தொடுகழற் கொடும்பூண் பகட்டெழில் மார்பிற் கயலொடு கிடந்த சிலேயுடைக் கொடுவரிப்

<sup>. 27.</sup> Contemporary Buddha Gosha by A. P. Buddha datta. pp. 34-70, University of Ceylon Review. 1945. Vol III, No 1

புயனுறழ் தடக்கைப் போர்வேல் அச்சுதன் ஒன்றுகடல் உலகம் முழுவதும் ஒன்றுபு திகிரி யுருட்டுவோன் எனவே

இதனை, கயல் (மீன்), கிஸ் (வில்), கொடுவரி (புலி) ஆகிய அடையாளங்களேக் களப்பிரர் கொண்டிருக்கனர் என்பது தெரிகின்றது. அதாவது பாண்டியனுடைய மீன் கொடிபையும் சேரனுடைய வில் கொடியையும் சோழனுடைய புலிக்கொடியை யும் களப்பிரர் தங்களுடைய கொடியாகக் கொண்டிருக்தார்கள் என்பது தெரிகிறது. சேர, சோழ,பாண்டியரின் அடையாளங் களேக் கொண்டிருக்தபடியால் இம்மூன்று காடுகளேயும் அவர்கள் கைப்பற்றி அரசாண்டார்கள் என்று ஐயமறத்தெரிகின்றது.

கனப்பிரர் எத்தனே பேர் அரசாண்டார்கள் அவர்கள் காட்டுக்கு என்னென்ன செய்தார்கள் என்பது தெரிபவில்லே பாண்டி நாட்டில் மதுரையைத் தவேநகரமாக்கிக் கொண்டு அரசாண்டதை அறிசிரேம். உறையூர், காவிரிப் பூம்பட்டினங்களிலும் இருந்து சோழ நாட்டைக் களப்பிரர் அரசாண்டனர் என்பதம் தெரிகின்றது. தில்ஃயில் (இதம்பரம்) இருக்கும் அரசாண்டதையறிகிரும். சோழ **க**ளப்பாள் என்னும் ஊரில் ஒரு களப்பாளன் இருந்ததைய**றி இ**ரேமும். சேரநாட்டில் எந்த ஊரில் இருந்து களப்பிரர் ஆட்சி செய்தனர் என்பது தெரியவில்ஃல. களப்பிரர் ஆட்சி, தொண்டை மண்டலத்தைத் தவிர ஏனேய தமிழ் எடெங்கும் இருக்தது என்பது தெரிகிறது. களப்பிரர் தமிழ்காட்டைக் கைப்பற்றிய3பாதே பல்லவ அரசர் தமிழகத்தின் வடபகுதியாகிய தொண்டை **காட்டைக் கைப்பற்றிக் கொண்டனர். ஆகவே க**ளப்பி**ரர்** ஆட்சி தொண்டை நாட்டில் ஏற்படவில்லே.(படம்) அவர்களுடைய ஆட்சி தென்பெண்ணேயாற்றுக்குத் தெற்கே சேர சோழ பாண்டிய **காடுகளில் இரு**ந்த**து**.

களப்பிர அரசனுக்குக்கிற் அவனுக்கு அடங்கிக் களப்பி குலத்து அரசர் சேர சோழ பாண்டிய காடுகளே யரசாண்டனர் என்பது தெரிகிறது.

### மூர்த்தியார்

பாண்டிய நாட்டில் களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் சிலகாலம் மூர்த்திராயனர் என்னும் ஒரு வணிகர் அரசாண்டதைப் பெரிய புராணம் கூறுகிறது, மதுரையை யாண்ட களப்பிர அரசன் பிள்ளேப்பேறு இல்லாமல் இறந்தபோறைன். அவன் சைவ சமயத்துக்கு இடையூறுகளேச் செய்தவன். அவன் இறந்த7பாது அமைச்சர்கள் பட்டத்து யானேயின் கண்ணேக் துணியினுல் கட்டி மறைத்து நரேத்தில் போகவிட்டனர். அந்த யானோ யாரைத் தன் மேல் ஏற்றிக் கொண்டுவருகிறதோ அவரை அரசனுக்கிப் பட்டங் கட்டுவது அக்காலத்து மரபு. நகரவீதிகளில் சென்ற யானே. சொக்கராதர் ஆலயத்தருகில் ரின்று கொண்டிருந்த மூர்த்தியாரைக் தன் மேல் ஏற்றிக் கொண்டு சென்றது. அமைச்சர்கள் அவருக்கு முடிசூட்டி அரசனுக்கத் தொடங்கினர்கள், மூர்த்தியார் தமக்கு பொன்முடி வேண்டாம் என்று மறுத்துவிட்டார். சிவனடியார் **உகை**யால். அவர் திருகீற்றையும் உருக்கிராக்கத்தையும் சடை முடியையும் அணிக்து பட்டங்கட்டப் பெற்ருர். அதனை அவர 'மும்மையால் உலகாண்ட மூர்த்தியார்' என்று கூறப்பட்டார். இவருடைய வரலாற்றைப் பெரிய புராணரத்தில் காணாலாம். (மூர்க்கிராயரை புராணம்) மூர்க்கியார் எத்*தனே*யாண்டு**க**ள் அரசாண்டோர், அவருக்குப் பிறகு களப்பிரர் ஆட்சி மீண்டும் எப்படி மதுரையில் ஏற்பட்டது என்பது தெரியவில்கு. இது கிகழ்க் தகாலமும் தெரியவில்லே.

#### **கூ**ற்றனர்

சோழநாட்டை யரசாண்ட களப்பிர அரசர்களில் கூற்றனரும் ஒருவர். இவரைக் கூற்றஞர் என்றும் கூற்றுவநாயனர் என்றுங் கூறுவர். இவருடைய வரலாற்றைப் பெரிய புராணத்தில் அறிகிரும். (கூற்றுவநாயனர் புராணம்) 'ஆர் கொண்ட வேற் கூற்றன் களந்தைகோன் அடியேன்' என்று சுந்தரமூர்த்திநாயனர் திருத்தொண்டத் தொகையில் இவரைக் கூறுகிருர். இவர் களப்பாளன் (களப்பிரன்) குலத்தவர் என்று திருத்தொண்டர் திருவந்தாதியில் நம்பியாண்டார் நம்பி கூறுகிருர்.<sup>28</sup>

<sup>28.</sup> திருத்தொண்டர் திருவகதாதி 47

நாதன் திருவடியே முடியாகக் கவித்து நல்ல போதங் கருத்திற் பொதிந்தமை யாலதுகை கொடுப்ப ஓதந்தரு வியஞான மெல்லாம் ஒருகோலின் வைத்தான் கோதை நெடுவேற் களப்பாள ஞகிய கூற்றுவனே

க<mark>ளப்பிர அரசர்கள் பொதுவாக</mark>ச் சைனசமய<mark>த்தவ</mark>ர் என்டு லும், அவர் குலத்தைச் சேர்ந்த கூற்றுவர் சைவ சமயத்தைச் சேர்ந்த வராக இருக்தார். சோழ நாடபு.விருக்த இவர், சோழ அரசர் முடியைத் தரித்து அரசாள வேண்டும் என்று **வீரு**ப்பினர். **6**ளப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் பழைய சோழ **411** F களப்பிரருக்குக் கேழடங்கியிருந்தார்கள். அவர் புரம்பரையார் **களுடைய முன்னேரான சோழர் அணி**ர்திருர்**த மணி** முடி தில்**ல** வாழ் அந்தணர்களிடத்தில் இருந்தது. 'முடி ஒன்று ஒழிய அரசர் திருவெல்லாம்' உடையராக இருந்த கூற்றுவர், சோழ அரசருடைய பழைய முடியைக் தரித்து அரசாள விரும்பிறைர். அவர் சோழ அரசருடைய முடியை வைத்திருந்த தில்லேவாழக் தணர்களே அணுகி அந்த முடியைக் கொண்டு தனக்கு முடி குட்டும்படி கேட்டார். அவர்கள், 'சோழ அரசர் குடியில் பிறர்தவர்களுக்கு அல்லாமல் மற்றவர்களுக்கு முடிசூட்ட மாட்டோம்' என்று சொல்லி, சோழர் முடியைத் தம்மில் ஒரு குடும் பத்தாரிடம் ஒப்படைத்துவிட்டு மற்றவர் எல்லோரும் சேர காட்டுக்குப் போய்விட்டார்**கள்**."

மல்லல் ஞாலம் புரக்கின்ருர் மணிமா மவுலி புணேவதற்கு தில்லேவா ழந்தணர் தம்மை வேண்ட அவரும் 'செம்பியர்தம் தொல்லே நீடுங்குல முதலோர்க் கன்றிக் கட்டோம்முடி' என்று நல்கா ராகிச் சேரலன்தன் மலேநா டணேய நண்ணுவார்

ஒருமை உரிமை தில்லேவா ழந்தணர்கள், தம்மில் ஒரு குடியைப் பெருமை முடியை அருமைபுரி காவல் கொளும்படி இருத்தி இருமை மரபுந் தூயவர்தாம் சேரர் நாட்டில் எய்தியபின் வரும்ஐயுற வால்மனந் தளர்ந்து மன்றுள் ஆடும் கழல்பணிவார்

<sup>29.</sup> கூற்றுவகாயஞர் புராணம் 4, 5

இதனைல், கூற்றுவனர், முடித—ோம3ல சோழ காட்டை யாசாண்டோர் என்பது தெரிகின்றது.

ஏறத்தாழ முன்னூறு ஆண்டுளாகத் தமிழகத்தை யரசாண்ட களப்பிர அரசர்களேப் பற்றி வரன்முறையான வரலாறு கிடைக் காமல், மேற்காட்டியபடி, அங்கொரு துணுக்கும் இங்கொரு துணுக்குமாகக் கிடைக்கிறது. ஆனல், தமிழ்ராட்டு அரசியலில் களப்பிர அரசருத்தப் பெரிய எதிர்ப்புகளும் அரசியல் கலகங்களும் குழப்பங்களும் நாட்டில் இருந்துகொண்டிருந்தன என்பதைச் சில குறிப்புகளேக் கொண்டு அறிகிரும். தமிழகத்தை யரசாண்ட களப்பிர அரசர்கள் எத்தக்கைபேர், அவர்களுடைய பெயர் என்ன அவர்கள் ஒவ்வொருவர் காலத்திலும் நடந்த சிகழ்ச்சிகள் எவை என்னும் வரலாறு ஒன்றும் தெரியவில்கே.

# களப்பிரர் காலத்து இரேணுட்டுச் சோழர்

தமிழகத்தில் களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் சோழ அரசர்கள் களப்பிரருக்குக் கிறடங்கியிருந்தனர். அர்காலத்தில் சோழர் குலத்தைச் சேர்ந்த ஒரு சோழன் தமிழகத்துக்கு வடக்கே இருந்த வடுக (தெலுங்கு) நாட்டுக்குச் சென்று அங்கு ஒரு சிறு இராச்சியத்தை அமைத்துக்கொண்டு அரசாண்டான். அவண் அமைத்துக் கொண்ட அந்த இராச்சியத்தை அவனுடைய பரம்பரையினர் சில நூற்றுண்டுகள் வரையில் அரசாண்டார்கள். இந்த வரலாற்றுச் செய்தி கல்வெட்டுச் சாசனங்களில் இருந்து புதிதாகக் கிடைத்திருக்கிறது. தெலுங்கு நாட்டில் கடப்பை மாவட்டத்தில் கிடைத்துள்ள பழைய கல்வெட்டுச் சாசனங்களும் செய்பேட்டுச் சாசனங்களும் இந்த வரலாற்றுச் செய்தியைக் கூறுகின்றன.

இப்போதைய கடப்பை, கர்னூல் மாவட்டங்கள் அக்காலக் தில் சோழர்களுடைய ஆட்சியில் இரேணு சு ஏழாயிரம் என்று பெயர் பெற்றிருந்தன. இரேணு செழாயிரத்தை யாண்ட சோழர், இரேணுட்டுச் சோழர் என்றும் தெலுங்குச் சோழர் என்றும் பெயர் பெற்றிருந்தனர். பிற்காலத்தில் சோழர் என்றும் பெயர் தோடர் என்று திரீந்துவிட்டது அவர்கள் பிற்காலத்தில் ரேணுட்டுச் சோடர் என்றும் தெலுங்குச் சோடர் என்றும் கூறப் பட்டனர். தமிழராகிய அந்தச் சோழர் தெலுங்கு நாட்டை பரசாண்டபடியால், நாட்டு மொழியாகிய தெலுங்கு நொழியைத் தங்களுடைய அரசாங்க பாணையாக அமைத்துத்கொண்டு தெலுங்கிலேயே கல்வெட்டுச் சாசனங்களேயும் செப்பேட்டுச் சாசனங்களேயும் எழுதிணுர்கள். பிற்காலத்தில் அவரகள் தெலுங்க ராகவே மாறிவிட்டார்கள்.

இரேணுட்டுச் சோழர் தங்களேக் தமிழச் சோழர் பரம்பரை வூனர் என்று தங்களுடைய கல்வெட்டிலும் செப்பேட்டிலும் எழுதியுள்ளனர். காவிரியாற்றுக்குக் கரைகட்டின பேர்போன கரிகாற் சோழனுடைய குலத்தினர் என்றும் உரையூரிலிருந்து வந்தவர் என்றும் தங்களே இவர்கள் கூறியுள்ளனர். மற்றும், சோழர்களுடைய அடையாளமாகிய புலியையே இவர்களும் தங்களின் அடையாளச் சின்னமாகக் கொண்டிருந்தார்கள். ஆகவே இவர்கள் காவிரி பாயும் சோழ நாட்டையாண்ட சோழர் களின் பரம்பரையினர் என்பதில் சற்றும் ஐயமில்ஃ. இரேணூர் ஏழாயிரம் சோழர்களின் ஆட்சியில் இருந்தபடியால் அந்த நாடு சோழ நாடு என்றும் கூறப்பட்டது.

சீன தேசத்திவிருந்து பாரத தேசத்துக்கு வந்து பல நாடுகளோச் சுற்றிப் பார்த்த யுவான் சுவாங் என்னும் பௌத்தன் தன்னுடைய பாத்திரைக் குறிப்பில் இரேணுட்டை சு—லி—ய என்று எழுதியுள்ளார். ச—லி—ய என்பது சோழிய அல்லது சோழ என்னும் சொல்வின் திரிபு. பாரத நாட்டில் தல யாத்திரை செய்த யுவான் சுவாங் ஆந்திர நாட்டில் அமராவதி நகரக்கில் சில காலம் தங்கியிருந்து, பிறகு தெற்கே யாத்திரை செய்து தொண்டை மண்டலத்தில் காஞ்சிபுரத்துக்கு வந்து சங்கினர். இ. பி. 639-40-ஆம் ஆண்டில் இவர் அமாரவதியிலும் காஞ்சியிலும் தங்கியிருந்தார். அமராவதியிலிருந்து காஞ்சிபுரத்துக்கு வந்தபோது இடை வழியில் சுலிய (சோழ) நாடு இருந்தது என்று இவர் தமிமுடைய யாத்திரைக் குறிப்பில் எழுதியுள்ளார்.

தொண்டை நாட்டுக்குத் தெற்3ிக காவிரியாறு பாய்கிற என்பதை அறிவோம். ஆகுல். சோழ **கா**டு இருக்கி*றது* தொண்கைட நாட்டுக்கு வடக்கே **சீன**ராகிய யுவாண் சுவாங். என்று எழுதியுள்ளார். சோழ இருந்தது **கா**டு இருக்குமோ என்னும் ஐயம் இருக்கது. கூறுவது *தவளுக* அண்மைக் காலத்தில் தெலுங்கு நாட்டில் கடப்பை மாவட்டத்தில் கிடைத்த கல்வெட்டுகளும் செப்பேடும் அந்தப் பகுதி காட்டைச் சோழ குலத்து மன்னர் அரசாண்டனர் என்னும் வரலாற்றுச் செய்நியைக் கூறுகின்றன. எனவே, தொண்டை காட்டுக்கு வடக்கே சோழ காடு இருக்த*து* எ**ன்**று யுவான் கவாங்கூறியுள்ளது தவறு அன்று என்பதும் உண்மைம

யான செய்தி என்றும் தெரிகின்றது. அவர் க-லி-ய என்று கூறுவது இரேணுட்டையாகும், தமிழ் நாட்டின் வட எல்ஃபில் இருக்க திருவேங்கடக் கோட்டத்துக்கு (வேங்கடமஃக்கு) வட மேற்கேயுள்ள இப்போதைய கடப்பை கர்னூல் மாவட்டங்களே அக்காலத்தில் இரேணுடு என்றும் சோழியநாடு என்றும் பெயர் பேற்றிதுந்தது என்பதை யறிகிரும். இரேணுட்டைச் சோழ அரசர் பரம்பரையார் அரசாண்டனர் என்னும் வரலாறு அண்மைக் காலம் வரையில் தெரியாமல் மறைந்திருந்தது.

இரேணுட்டுச் சோழர் தங்களுடைய சாசனங்களிலே தங்களேச் சோழன் கரிகாலனுடைய பரம்பரையில் வந்கவர் என்ற கூறுகிறபடியினுலே, கரிகாற் சோழன் காலத்திலிருந்து இரேணுட்டைச் சோழர் அரசாண்டு வந்தனர் என்று சில வரலாற்று ஆசிரியர் கருதுகிறுர்கள். இவர்கள் கருத்து சரியன்று. கடைச்சங்க காலத்தில் கி. பி. முதலாம் நூற்றுண்டில் இருர்த **க**ரிகாற் சோழன் தமிழகத்துக்கு வடக்கே இருந்**த நாடுகளே**யும் வென்ருன் என்று சங்கச் செய்யுட்கள் கூறுகின்றன.¹ ஆகவே **கரிகாற் சோழன் காலத்திலிருந்து இரேணுட்டைச் சோழர்** அரசாண்டு வந்தனர் என்று சிலர் கருதுகின்றனர். சோழன் கரிகாலன் அடைந்த வெற்றிகள் போர்க்கள வெற்றியே. அவன் வென்ற வடநாட்டு நாடுகளே அவன் தன்னுடைய ஆட்சியில் வைத்து அரசாளவில்லே. ஆகவே இரேணுட்டைச் சோழர் கரிகாற் சோழன் காலத்திலிருந்து அரசாண்டனர் என்பது ஏற்கத் தக்கதன்று. களப்பிர அரசர் சோழ காட்டைக் கைப்பற்றி யரசாண்டபோ*து* அவர்களுக்குக் கி*ழடங்கி*பிருக்க பரம்பரையைச் சேர்க்த ஒரு சோழன் இரேணுட்டை வென்று தன்னுடைய ஆட்சியை கிறுவினன் என்பதும் அவனுடைய பரம்பரையார் கில நூற்முண்டுகள் அந்நாட்டையரசாண்டனர் என்பதும் வரலாற்று உண்மை என்று தோன்றுகின்றது. இரேணுட்டுச் சோழர் தங்களேக் கரிகாற் சோழனுடைய பரம்பரையைச் சேர்ந்தவர் என்று கூறுதிருர்களே தவிரை, அவக்

<sup>1.</sup> பட்டினப்பாலே 275-276; சிலப்பதிகாரம் 5ம் காதை

காலத்தைத் தொடர்ந்து இரேணுட்டையரசாண்டதாகக் கூற வில்லே.

இரேணுட்டுச் சோழர்கள் எழுதியுன்ள சாசனங்களில் சிலவற்றை இங்குச் சுருக்கமாக அறிமுகப்படுத்து வது பொருத்த மாகும்

டேப்பை மாவட்டம் ஐர்மல மடுகு தாலுகாவில் கேரசினெ பள்ளி கிராமத்தில் ஒரு களக்துமேட்டில் கருங்க**ற்றான் ஒன்று** இருக்கிறது. இர்தக் தூணின் மூன்று பக்கங்களில் தெலுங்கு எழுத்தெல் சாசனம் எழுதப்பட்டுள்ளது. இதில் சோழ மகாரு சன் என்றும் அரசன் பெயர் எணேப்படுகிறது. இந்த அரசன், கர்காற் சோழனுடைய பரம்பரையில் சூரிய குலத்தில் காசிப கோத்திரத்தில் பிறந்தவன் என்று த**ன்னேக் கூ**றிக்கொள்கிருன்.<sup>9</sup> மேற்படி தாலுகாவில் முட்டனூருக்கு அருகில், சிலம்கூரிவிருந்து வருமேற சாலேயின் ஓரத்தில் உள்ள கருங்கற்சாசனம், சோழ மகாராசன் ஆதித்தபட்டாரகருக்கு மீலத்தையும் பொன்கோயும் தானஞ் செய்ததைக் கூறுகிறது.<sup>3</sup> இந்த ஊர்**ில**ிய உள்ள இவன் கோயில் முற்றத்தில் இடக்திற கல்வில் சோழ அரசனுடைய கைஃ வெட்டெழுத்துச் சாசனம் காணப்படுகிறது. இந்தச் சாசனக் கல்லின் அடிப்புறம் உடைந்து கெடக்கிறது. கல்வின் மேற் புறத்தில் சாசன எழுத்துக்கு மேலே, வாஃலச் சுருட்டிக் கொண்டு சிற்கிற புலியின் உருவம் பொறிக்கப்பட்டிருக்கிறது.⁴ புலி**யின்** உருவம் சோழருடைய அடையாளக் குறி என்பதையறிவோம். 😭 🕽 சணுட்டுச் சோழரும் புலியின் அடையாளக்கைக் கொண்டிருந்த படியால் இவர்கள் சோழர் குலத்தவர் என்பத தெளிவாகிறது.

கடப்பை மாவட்டம் ஐம்மல மடுகு தாலுக்காலில் பெத்த முடியம் என்னும் ஊரில் சிதைந்து போன கல் எழுத்துச் சாசனம் காணப்படுகிறது. இந்தச் சாசனத்தில் சோழ மகாராசன் என்னும் பெயர் காணப்படுகிறது. சாசனக் கல்லின் மேற்புறத்தில் புலியின்

<sup>2. 408</sup> of 1904

<sup>3. 405</sup> of 61904

<sup>4. 408</sup> of 1904

உருவம் பொறிக்கப்பட்டிருக்கிறது. இந்தப்புலி வாயைத்திறந்து கொண்டு (உருமிக்கொண்டு) ரிற்பதுபோலக் காணப்படுகிறது.<sup>5</sup> இந்த மாவட்டத்தில் சமயபுரம் கோலுகாவில் சிலம்கூறு என்னும் ஊரில் ஒரு வயலில் உடைந்து கிடக்கிற கற்றூணில் தெலுங்கு எழுத்துச் சாசனங்கள் கோணப்படுகின்றன. இதில் சோன மஹா தேவுலு (சோழ மகாதேவர்) என்றும் பெயர் காணப்படுகிறது. இவ்வூர் அகத்தீஸ்வரர் கோவிலின் முன்புறத்தில் விமுந்து கிடக்கிற கற்றாணில் மூன்று பக்⊀ங்களில் தெலுங்கு எழுத்துச் சுசனம் எழுதப்பட்டுள்ளது. இச்சாசனத்தில் விக்கிரமாதித்திய சோன மஹாராஜூலு எளஞ்சோள மஹாதேவி (இளஞ்சோழமகாதேவி) என்றும் சோழ அரச அரசியாள் பெயர்கள் காணப்படுகின்றனா." கலைமன்ள என்னும் ஊரில் உள்ள சென்னகேசவ **டிற்றத்தில் உடைந்து கிடக்கிற கற்றாணின் இரண்டு பக்கங்** களில் தெலுங்கு எழுத்துச் சாசனம் காணப்படுகிறது. இதில் இரேணுட்டு அசரன் **தனஞ்சயேண்டு** என்பவன் பெயர் **எணப்** படு**சி**றது.8

கடைப்பை மாவட்டம் கமலபுரம் தாலுக்கா மிலபாடு என்னும் ஊருக்கு மேற்கேயுள்ள கிணற்றின் அருகில் கிடக்கிற கற்றாணில் இரேணுட்டுச் சோழ அர∝ர்கள் சாசனம் எழுதப் பட்டுள்ளது. சித்தி ஆயிரம், இரேணுடு, ஏழாயிரம் ஆகிய நாடுகளே அரசாண்ட சக்தி கோமார விக்கிரமாதித்தியனின் மகணுன சோன மகாராஜாதிராஜ விக்கிரமாதித்திய சத்யாதி துன்று என்னும் அரசன் ரிலங்களேத் தானங்கொடுத்ததை இந்தச் சாசனம் கூறுகிறது. ° மிலபாடு என்னும் இந்த ஊரிலேயே 1905-ம் ஆண்டில் இரேணுட்டுச் சோழன் புண்ணிய குமாரனுடைய செப்பேட்டுச் சாசனம் கிடைத்துள்ளது. இந்தச் செப்பேட்டுச் சாசனம் எபிகிருபியா இந்திகா என்னும், சஞ்சிகையின் படுகெண்

<sup>5. 851</sup> of 1905

<sup>6. 896</sup> of 1904

<sup>7. 400</sup> of 1904

<sup>8. 380</sup> of 1904

<sup>8.889</sup> of 1804

ரும் தொகுதியில் திரு. கிருஷ்ணசாஸ்திரியால் **வெளியிடப்** பட்டுள்ளது.<sup>10</sup> இரணிய இராஷ்ட்ரத்தில் சுப்ரயோ**க ஆற்றின்** தென்கரையில் உள்ள பிரிபாறு என்னும் கிராமத்தில் சில ஙிலங் க*டேப்* போர்முக ராமன் புருஷசார்த்துல புண்ணிய குமாரன் என்னும் அரசன் தானங் கொடுத்ததை இந்தச் செப்பேடு கூறு கிறது. இந்தப் புண்ணிய குமாரனுக்கு மார்த்த வசித்தன், **மகனவிலாசன்** என்னும் சிறப்புப் பெயர்களும் இருந்**தன**. இவன், சூரிய குலத்தில் பிறந்த கரிகாலச் சோழனுடைய பரம்பரையில் வக்தசோளமகாராசனுடைய மகன் என்றும் துளஞ்சயவர்மனுடைய பேரன் என்றும் நந்திவர்மனுடைய இரண்டாம் பேரன் என்றும் தன்னே இச்செப்பேட்டில் கூறிக்கொள்கிருன். இந்தசசாசனம் கி. பி. 8ம் நூற்ருண்டில் எழுதப்பட்டது. இந்தச் செப்பேட்டின் தூலப்பில் புனியின் உருவம் எழுதப்பட்டிருக்கிறது. இதைக் கிருஷ்ண சாஸ்திரி செங்கம் என்று கூறுகிருர், திரு,வெங்கையா அவர்கள் இது புலி என்று கூறுகிறுர். சோழர்களுக்குப் புலி அடையாளக்குறியாக இருந்தது சில கல்வெட்டுச் சாசனங் களிலும் புலியின் உருவம் பொறிக்கப்பட்டுள்ளதை முன்னமே காட்டினேம்.

நன்**னிச்** சோடன் (நன்னிச்சோழன்) **என்**னும் பெய**ருள்**ள இரேணுட்டு அரசன் ஒருவன் தெலுங்கு மொழியில் கு**மாரசம்**பவம் என்றும் சிறந்த செய்யுள் இலக்கியத்தை எழுதியுள்ளான் **மிக**ச் சிறந்த தெலுங்கு இலக்கியமா**கப் புக**ழப்படுகிற**து**. இ**ந்**த நூலில் இந்த அரசன் தன்னுடைய சோழர் குலக்தைக் கூறு இருன். தான், கரிகால் சோழனுடைய பரம்பரையைச் சேர்ந்தவன் என்றும் உறையூர் சோழ மரபைச் சேர்ந்தவன் கூறிக்கொள்கிருன். கற்கோழி கூவிற்று என்றும் கூறுகிருன். உறையூருக்குக் கோழி என்றும் பெயர் உண்டு. ஒன்று யானேயோடு யரில் சேவல் **G**unt கோமிச் செய்து வென்றபடியால் உறையூருக்குக் கோழி (கோழியூர்) என்று பெயர் வந்தது என்ற கூறுவர். ஆனுல், கல்னினுல் செய்யப்பட்ட கோழி கூவிற்ற என்று கூறுவது வியப்பாக

<sup>10.</sup> Epigraphia, Indic aVol XI, pp 337-46

இருக்கிறது. இந்தக் குமாரசம்பவம் என்னும் நூலில் பல தமிழ்ச் சொற்கள் உள்ளன என்றும் அச்சொற்களின் பொருள் விளங்க வில்லே என்றும் கூறுகின்றனர். தெலுங்குச் சோழர்களின் கல் செட்டுக்கள் எல்லாவற்றையும் இங்குக் கூறவேண்டுவ தெல்லே.

தமிழ் நாட்டையரசாண்ட களப்பிர அரசர் ஆட்சிக்காலத்தில் இரேணுட்டையாண்ட சோழர்களேப்பற்றி மட்டும் இங்கு கூறுவோம்.

இரே நைட்டை யரசாண்ட சோழர் அங்கு மீலேத்த கொடுங் காலம் அரசாண்டபோதிலும் அவர்கள் முழுச்சுதந்தரராக இருக்க வீல்லே. தங்களே விடப் பேரரசரீன் துணேயை நாடி வாழ வேண்டிய வராக இருந்தனர். முதலில் அவர்கள் தொண்டை நாட்டை யரசாண்ட பல்லவ மன்னர்களுக்கு அடங்கியிருந்தனர். அவர்கள் தங்களுக்கு, அக்காலத்துப் பல்லவ மன்னர்கள் பெயரைச் குட்டிக் கொண்டதிலிருந்து இதனே அறிகிறேம் பிறகு, மேலேச் சளுக்கியர் வலிமை பெற்று ஓங்கின போது இவர்கள் சளுக்கிய மன்னரைச் சார்ந்து வாழ்ந்தனர்.

களப்பிரரின் ஆட்சிக்காலத்தில் இரேணுட்டையாண்ட தெலுங்குச் சோழர்களின் பெயரையும் அவர்கள் சூட்டிக் கொண்டிருந்த பல்லவ அரசர் பெயர்களேயும் கீஃமு தருகிறேம். (பக்கம் 35) அவர்கள் ஆண்ட காலத்தையும் உத்தேசமாகத் தருகிறேம்.

இந்தச் சோழாருடைய காலஙகளேத் திரு. எம். இராமராவ் அவர்களின் 'ஆந்திர தேசத்தின் பழைய வரலாற்று ஆய்வுகள்' என்னும் நூனிலிருந்து (பக்கம் 148-149) எடுத்துள்ளோம்.<sup>11</sup>

மற்ற இரேணட்டுச் சோழர்களேப் பற்றி இங்குக் கூறவில்லு. இங்குக் கூறப்பட்ட முதல் ஆறை அரசர்கள் பல்லவ அரசர்களேச் சார்ந்த இருந்தகை அறிகிரும். கி.பி. 5-ஆம் நூற் முண்டின் கடைசியில் இருந்த ஒரு சோழன் இரேணுட்டில் சோழ

<sup>11.</sup> Studies in the Early History of Andhadesa, M. Rama Rao pp 148, 149.

# களப்பிரர் காலத்து இரேணுட்டுச் சோழர்

காலத்தில் இருந்தவன். அந்த நந்திவர்மணின் பெயரைத் தன் மகலுக்குச் குட்டினுன். இவனுடையப்பார் தெரியவில்லே. இவன் இரேணுட்டை சிவன்று தன் ஆட்சியை நிறுவிய ஆதி சோழன். இவன், முதலாம் எந்திவர்ம பல்லவன் 1. சோழ ராசன் (கி. பி. 475-500)

புண்ணியகுமாரா (இ. பூ +25-650) 8. Geripeir 8. சோழன் மக்க்துரவர்மன் தன்தோப வர்மன் (இ. பு. 550 - 575) (A. 19. 575-610) 5. சோழன் 2. சோழன் நந்திவர்மன் (கி. பி. 500—520) கணமுடி தன் (த. 13. 610-625) 7. சோழன் 4. சோழன் சுந்தசுநந்தன் (இ. 13. 540—550) (4. 19. 520 - 540) मिर्फ एकी क्रं क्र 3. சோழன்

சோழன் வீக்கோமாதிக்குன்! (இ. பூ. 650—680)

இராச்சியத்தை ரிறுவினுன். இவன், முதலாம் நர்திவர்மன் என்னும் பல்லவனுடைய சமகாலத்தில் இருந்தவன். இவன் தன் ஹடைய மகனுக்குப் பல்லவ நக்திவர்மனுடைய பெயரைச் சூட்டிரைன். நர்திவர்ம சோழன், சிம்மவிஷ்ணு எ**ன்**னும் பல்லவ அரசனுடைய சமகாலத்தில் இருந்தவன். இவன் தன்னுடைய மூக்த மகனுக்குச் சிம்மவிஷ்ணுப் பல்லவனுடைய பெயரைச் சூட்டினுன். எக்திவர்ம சோழனுடைய முதலாம் இரண்டாம் **மேன்**ரும் மகன்களான சிம்மவிஷ்ணுவும் சுந்த சனந்தனும் தனஞ் சயனும் பல்லவே சிம்மவிஷ்ணு காலத்தில் இருந்தவர்கள் என்பதை அறிகிறேம். சோழன் தனஞ்சயவர்மனின் ஆட்சிக்காலத்தில் பல்லைவ சிம்மவிஷ்ணு, காவிரி பாய்கிற சோழ நாட்டையரசாண்ட களப்பிரனேடு போர் செய்து வென்று சோழ நாட்டைக் கைப்பற்றி அதனேத் தன்னுடைய பல்லவ இராச்சியத்தோடு இனேத்துக் கொண்டான். இந்தப் பல்லவ-களப்பிரப் போரில் இரேணுட்டுக் தனஞ்சயவர்மன் சிம்மவிஷ்ணுப்பல்லவனுக்கு உதவி யாக இருர்திருக்கக் கூடும் என்று எண்ணத் தோன்றுகிறது. ஒரு வேலே இந்தப் போரில் தனஞ்சயவர்மன் போர்க்களத்தில் இறக் திருக்கக் கூடுமோ என்றும் ஐயம் தோன்றுகிறது. இரேணுட்டுச் சோழன் தனஞ்சயவர்மன் தன்னுடைய மகனுச்கு மகேக்திர விக்ரமன் என்று, முதலாம் மகேர்திர விக்கிரமவர்மணின் பெயரைச் சூட்டினன்.

இரேணுட்டுச் சோழன் மகேக்திரவிக்கிரமன் ஆட்சிக் காலத்தில் மேடுச் சளுக்கிய அரசனுன புலிகேசி (இரண்டாம் புலிகேசி) மகேக்திரவர்ம பல்லவன் மேல் படைபெடுத்து வைக்து அடிக்கடி தொண்டை நாட்டில் போர்செய்தான். அக்தக் காலத்தில் புலிகேசியின் கை ஒங்கியிருக்தபடியால், இரேணுட்டு மகேக்திரவிக்கிரம சோழன், பல்லவர் சார்பை விட்டுச் சளுக்கியர சார்பைச் சேரவேண்டிய சில ஏற்பட்டது. ஆகவே அவள் பல்லவ அரசர் சார்பிலிருக்து கீங்கிச் சளுக்கியரைச் சார்க்தான் என்று அறிகிரும். இவறுடைய பேரனுக்கு இவள் விக்கிரமாதித்தன் என்று சளுக்கிய அரசனுடைய பெயரைச் குட்டியிருப்பதிலிருக்து இதன்யேறியலாம்.

இரேணுட்டை யரசாண்ட முதல் ஐர்து சோழர்கள் களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் தெலுங்கு நாட்டையரசாண்டார்கள். ஏறக்காழ கி.பி. 475 முதல் 575 அரசாண்டார்கள். பல்லவ சிம்மவிஷ்ணு களப்பிரரை வென்று சோழநாட்டைக் கைப்பற்றிக் கொண்ட காலத்தில், பாண்டியன் கடுங்கோன் களப்பிரரை வென்று பாண்டி எட்டைக் கைப்பற்றிப் பாண்டியர் ஆட்சியை நில்காட்டினுன் என்பதை வேள்விக்குடிச் செப்பேட்டிலிருந்து அறிகிரும். களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் சோழநாட்டுச் சோழரில் ஒரு சினே இரேணுட்டில் அரசாட்செ செய்து கொண்டிருந்தபோது, சோழராட்டுச் சோழ பரம்பரை யார் சோழநாட்டிலேயே சில ஊர்களேக் களப்பிரருக்குக் கிழடங்கி அரசாண்டார்கள். பாண்டியன் கடுங்கோன் களப்பிரரை வென்று பாண்டி நாட்டை மீட்டுக் கொண்டபோது சோழர் களப்பி**ரரை** தங்கள் சோழநாட்டை மீட்டுக் கொள்ளவில்லே. களப்பிரருடன் போர். செய்து சோழகாட்டைக் கைப்பற்றியவன் சிப்பு விஷ்ணு பல்லவன். ஆகவே களப்பிரருக்குக் கிழடங்கியிருந்த சோழர். சிப்பவிஷ்ணு சோழநாட்டை வென்ற பிறகு. பல்லவருக்குக் கீழடங்கிவிட்டனர்.

# களப்பிரர் காலத்து இலங்கை அரசர்

கனப்பிரர் தமிழகத்தை ஆண்ட காலத்தில் பக்கத்து நாடாசிய இலங்கையின் அரசியல் சில எப்படி இருந்தது என்படைப் பார்ப்போம். இலங்கையிலும் சிலத்த ஆட்சியில்லாமல் அரசியல் குழப்பஙகளும் கலகங்களும் இருந்தன.

தமிழ் நாட்டுக்கும் இலங்கைக்கும் செடுங்காலமாக அரசியல் கொடர்பும் வாணிகக் தொடர்பும் சமயத் தொடர்பும் இருந்து வக்கன. ஏறக்காழ கி. மு. 5-ம் நூற்றுண்டிலிருக்கு, இலங்கை— தமிழ்நாடு உறவு இருந்தது. களப்பிரர் காலத்திலும் இரு நாடு களுக்கும் தொடர்பு இருந்தது. அந்தத் தொடர்பைச் சுருத் sமாகக் கூறுவோம். களப்பிர அரசர்களேப் பற்றின வரலாற்றுச் செய்திகள் வரன்முறையாகத் தெரியவில்ஃயானுலும் அக்காலத்து இலங்கையரசருடைய வரலாறு வரன்முறையாகவும் தொடர்ச்சி யாகவும் தெரிகின்றது. சூலவம்சம் என்னும் நூலிலே இலங்கை வரலாறு தெரிகின்றது. பாண்டிய ராட்டைக் களப்பிர அரசர் ஆண்ட காலத்திலே, பாண்டிய அரச குலத்தார் இலங்கையைக் கைப்பற்றிச் சிலகாலம் அரசாண்ட செய்தியை இலங்கை வரலாற்றிலிருந்து அறிகிறேம். களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் இலங்கையை யரசாண்ட அரசர்களேக் கூறுவோம். அரசர்கள் ஆண்ட காலத்தை 'இலங்கை வரலாற்றுச் சுருக்கம்<sub>.</sub> என்றும் நாலிலிருந்து எநுத்துள்ளோம்.1

#### இஸ்ஸன்

தெஸ்ஸன் என்னும் இவன் நூதாசனுடைய மகன். இவன் வேலாரம் (சட்டம்) அறிக்கவனைகயால் ஓகாரிக திஸ்ஸன் என்று பெயர் பெற்றுன். இவன் இருபத்திரண்டு ஆண்டுகள் அரசாண்டான். இவனுடைய ஆட்சிக் காலத்தில் இலங்கையில் மகாயான பௌத்த மதம் நுறையத் தொடங்கிற்று. இலங்கையின்

<sup>1.</sup> A Short History of Ceylon, H. W. Codrington, 1929.

பழைய தேரவாதப் பௌத்தத்துக்கு மாருனது மகாயான பௌத்தமதம். சேதரவாதப் பௌத்தத்துக்கு இடையூருக இருந்த மகாயான பௌத்தம் இலங்கையில் நுறைந்தபோது, ஒகாரிக தெள்ளன் தன்னுடைய அமைச்சனை கபிலன் என்பவினக் கொண்டு மகாயானத்தை அடக்கிக் தேரவாதப் பௌத்தத்தை சீலேக்கச் செய்தான்.

#### அபயநாகள்

இவன் ஓகாரிக திஸ்ஸனுடைய தம்பி. இவனுக்கும் இராணிக்கும் கூடா ஒழுக்கம் இருக்கது. இது கண்டறியப் பட்டபோது இவன் தமிழ்நாட்டுக்கு ஓடிவிட்டான். தமிழ் காட்டில் எங்குத் தங்கிணை என்பது தெரியவில்லே. ஆணுல், களப்பிர அரசனுடைய ஆதரவில் தங்கியிருக்கான் என்று கருகலாம். தமிழ் காட்டில் தங்கியிருக்த இவன் சில காலத்துக்குப் பிறகு பெரிய சேணேயை அழைத்துக்கொண்டு இலங்கைக்குப் போய் அண்ணை கிய அரசிணுடு போர் செய்தான். ஒகாரிக திஸ்ஸன் தன்னுடைய இராணியுடன் இலங்கையின் மத்தியில் உள்ள மலேயகாட்டுக்கு ஒடினுன். அபய நாகன் அவணேத் தொடர்க்து சென்று போர் செய்து ஓகாரிக திஸ்ஸண்க் கொன்று அவனுடைய இராணியைக் கைப்பற்றிக் கொண்டுவக்கு அவணே இராணியாக்கி அரசாண்டான். இவன் எட்டு ஆண்டுகள்

#### II ம்கள் II

இவன் ஒகாரிக திஸ்ஸனுடைய மகன். இவணே இரண்டாம் ஸ்ரீ எகன் என்று கூறுவர். அபயராகன் இறந்த பிறகு ஸ்ரீரோகன் இலங்கையை இரண்டு ஆண்டுகள் அரசாண்டான்.

## **விஜ**யகுமரன்

ஸ்ரீநாகனுக்குப் பிறகு அவனுடைய மகனை விஜயகுமாரன் அரசனைன். இவனுடைய ஆட்சிக் காலத்தில் சங்க திஸ்ஸன், கங்கபோதி, கோதாபயன் என்றும் மூன்றுபேர் வந்து அரசாங்க ஊழிய**ராக அம**ர்ந்தார்**கள். இவர்கள் அ**ரசகுலமல்லாத இ**லம்**ப கன்னர்.

#### ழீ கங்கபோதி ( $\Re$ . பி. 252—254)

இவனுடைய ஆட்சியின் இரண்டாம் ஆண்டில், இவனுக்கு அமைச்சனைவும் பொக்கிஷ்தாரனுமாக இருந்த கோதாபயன் என்னும் இலம்ப கன்னன், நாட்டில் இவனுக்கு எதிராகக்கலகஞ் செய்தான். நாட்டிலே கலக மும் குழப்பமும் ஏற்பட்டன. கோதாபயன் சேணேபோடு வந்து இவன்மேல் போர்கொடுத்தான். அரசனை ஸ்ரீ சங்கபோதி இவறேடு போர் செய்யாமல் ஒடினன். அரசனை ஸ்ரீ சங்கபோதி இவறைடு போர் செய்யாமல் ஒடினன். ஓடிய இவற்னப் பிடித்து ஒரு சேண்த் தஃலவன் இவன் தஃலமை வெட்டிக் கோதாபயனிடம் அனுப்பினுன். கோதாபயன் அதைத்தக்க முறையில் அடக்கஞ் செய்துவிட்டு, மேகவண்ணுபயன் என்று பெயர் குட்டிக்கொண்டு அரசனைன்.

## மேகவண்ளுபயன் (கி. பி. 254—267)

கோதாபயன், மே**கவண்**ளுப**யன் என்று பட்டப்பெய**ர் கொண்டு பதின்மூன்று ஆண்டுகள் அரசாண்டான். இவனுடைய ஆட்சிக் காலத்தில் இலங்கையில் பேதுல்லியமதம் (மகாயான பௌத்தம்) பரவத் தொடங்கிற்று. பழைய தேரவாதப் பௌத் தத்துக்கு மாறுபட்டதான வேதுல்வியமதத்தை ரீக்கி இவ்வரசன் பழைய தேரவாத பௌத்தத்தை ரி‰ ரிறுத்தினுன். மளயான பெளத்தத்தைச் சார்ந்த பௌத்தப்பிக்குகளே இவ்வரசன் நாடு கடத்தினை. நாடுகடத்தப்பட்ட பிக்குகள் தமிழ் நாட்டுக்கு. வக்து சோழ நாட்டில் தங்கிளுர்கள். அக்காலத்தில் சோழ நாட்டில் மகாயானப் பௌத்தத் தஃவவராக இருந்த சங்க மித்திரன் என்னும் தமிழப்பிக்கு, காடுகடத்தப்பட்டு வக்த. செங்கள நாட்டுப் பிக்குகள் கூறியதைக் கேட்டுத் இலங்கைக்குப் போய் தன்னுடைய மகாயான பௌத்தத்தை அங்கு நிஃல்சிறுத்த எண்ணிஞர். ஆகவே சங்கமித்திரர் இலங்கைக் குப் போய் மேகவண்ணுபய அரசனுடைய சபையில் தேரவாத பௌத்தர்களோடு சமயவாதஞ்செய்து வென்ருர். மேகவண்ணு வெற்றிபெற்ற சங்கமித்திரரை ஆதரித்தான்.. பயச்

தன்றுடைய மக்களான ஜேட்டதிஸ்ஸன், மகாரோனன் என்பவர் கீளச் சங்கமித்திரரிடத்தில் கல்வி கற்க விட்டான். மேகவண்ணு பயன் காலமான பிறகு அவன் மகனை ஜேட்டதிஸ்ஸன் அரசனைன்.

#### ஜேட்டதிஸ்ஸன் I (இ. பி. 267—277)

இவன் மேகவண் ணுபயனுடைய மூக்கமகன். இவன் பத்து ஆண்டு அரசாண்டான். இவன் சங்கமித்திரரிடம் கல்வி பயின்ற மாணவன். ஆனுல், அவரிடத்தில் இவன் பகை கொண்டிருந்தான். ஆகையால் சங்கமித்திரர் இவன் காலத்தில் இலங்கையிலிருந்து சோழநாட்டுக்கு வந்துவிட்டார்.

#### **மகாசேனன்** (இ. பி. 277—304)

நேட்ட தெஸ்ஸனுக்குப் பிறகு அவனுடைய தம்பியான மகாசேனன் அரசனுறன். இவன் அரசனுவதையறிந்த இவனுகைய குருவாகிய சங்கமிக்திரர் சோழநாட்டிலிருந்து இங்குவந்த தம்முடைய கையினுலே இவனுக்கு முடி சூட்டினர். இவ்வரசனுடைய ஆதரவைப் பெற்ற இவர், மகாயான பௌத்த மதத்தை இலங்கையில் பரவச்செய்தார். இலங்கையில் தேரவாத (சணயான) மகாயானச் சமயப்பூசல்கள் ஏற்பட்டன. மகாசேனன் இலங்கையில் அந்காலத்தில் இருந்த பேர் போன சிவன் கோயில்கின இடித்து அழித்தான்.

#### ழு6ேகவண்ணன் (இ பி. 304—332)

இவன் இலங்கையின் பழைய தேரவாதப் பௌத்தத்தை ஆதரிகதான். பல பரிவேண்களேயும் விகாரைகள்யும் கட்டிஞன். இவனுடைய ஒன்பதாம் ஆட்டியாண்டில் களிங்க காட்டிலிருந்து கொண்டுவரப்பட்ட புக்தருடைய பல் தாதுவை அநுராத புரத்தில் வைத்துச் சிறப்புச் செய்தான். வட இந்நியாவை இவன் காலத்தில் ஆட்சி செய்தவன் சந்நிரகுப்தன். (இ.பி.345-380) ஸ்ரீமேகவண்ணன், சந்திரகுப்த அரசனிடத்தில் இரண்டு பௌத்தப் பிக்தகளேத் தூது அனுப்பி, புத்தகயாவுத்கு யாத்திரை போதிற இலங்கைப் பௌத்தப் பித்தகளுந்தப் பாதுகாப்புக் கொடுத்து ஆதரிக்கும்படி கேட்டுக் கொண்டான். இவன் இருபத்தேட்டு

ஆண்டு ஆட்சி செய்தான். இவனுடைய கல்வெட்டுச் சாசனங்கள் இலங்கையில் கிடைத்துள்ளன. அந்தச் சாசனங்களில் இவ்வரசன் கொர் மேவேண்ணா என்றும் கிரி மேவேனை என்றும் இவன் கூறப்படு கொருள்.

#### **ஜே**ட்டதிஸ்ஸன் II (இ. பி. 332—341)

ஜேட்டதெள்ஸன், ஸ்ரீபேகவண்ணனதுடைய தம்பி. இவன் யாக்ணத்தர்தத்தில் அழகான உருவங்களேயும் கூலப்பொருள்களேயும் செய்வதில் வல்லவன். அந்தக் தொழில்வப் பலருக்கும் கறபித்தான். இவன் இலங்கையை ஒன்பது ஆண்டுகள் அரசாண்டான்.<sup>3</sup>

புத்தாசன் (கி. பி. 841—370)

இவன் ஜேட்டதிஸ்ஸ னுடைய மகன். மருத்துவக் கஃலயில் வல்லவனை இவன் மனிதரின் கோயைத் தீர்த்ததுமல்லாமல் ஒரு பாம்பின் கோயையும் தீர்த்தாகும். காட்டில் ஆங்காங்கே மருத்து வர்களே ரியமித்து கோயாளிகளுக்கு மருத்துவம் செய்ய ஏற்பாடு செய்தான். மருத்துவருக்கு மருத்துவ வீருத்தி ரிலைகளேக் கொடுத் தான். யானே குதிரைகளின் கோய்களேயும் போரில் புண்பட்ட வீரர்களின் கோயையும் போக்க வைத்தியர்களே ரியமித்தான்.

இவ்வரசன் காலத்தில் மகாதம்ம கீர்த்தி என்னும் பிக்கு பௌத்த சூத்திரங்களேச் சிங்கள மொழியில் பெயர்த்தெழுதிஞர். இவ்வரசனுக்கு எண்பது மக்கள் இருந்தார்களாம். ப-ஹியன் (Fa-Hian) என்னும் சீன யாத்திரிகர் இவ்வரசன் காலத்தில் இலங்கைக்கு வந்து தங்கிஞர். ப—ஹியன் இலங்கையில் இ.பி. 411-12-ம் ஆண்டு தங்கிஞர் என்று அறியப்படுகிறது. புத்ததாச அரசன் இருபத்தொன்பது ஆண்டுகள் அரசாண்டான். \* உயதிஸ்ஸன் (கி பி. 370—412)

புத்த தாசன் காலமான பிறகு அவனுடைய மூத்த மகஞைன உபதிஸ்ஸன் இலங்கையை யரசாண்டான். இவளே இரண்டாம்

<sup>2.</sup> சூலவமசம, 87-ம பரிச்சேதம் 51—99, Culavamsa Part I Translated by Wilhelm Geiger. 1929.

<sup>3.</sup> Ibid 100-104

<sup>4.</sup> Ibid 105-178

உபதிஸ்ஸன் என்பர். பௌக்கப் பள்ளிகளுக்கும் பௌத்தப் பிக்கு எனுக்கும் இவன் தான கருமங்களோச் செய்தான். அங்கு ஊனம் உள்ளவர்க்கும் குருடர் சோயாளி எனுக்கும் மருக்துவமனே கீன அமைக்தான். இவன் 42 ஆண்டுகள் அரசாண்டான். இவனு டைய இராணி, இவனுடைய தம்பியான மகாகாமன் என்பவனேடு கூடா வொழுக்கங் கொண்டிருக்காள். மகாகாமன் பௌத்தப் பள்ளியில் சேர்ந்து பௌத்தப் பிக்குவாகத் துறவு கொள்ள இருந்தான். அவன் புத்தப் பள்ளியில் பப்பஜா என்னும் கில்வில் இருந்தான். பப்பஜா என்பத துறவு பூணுவகற்கு முந்திய புகு கில்ல. (முழுத்துறவு கொள்வதற்கு உபசம்பதா என்பது பெயர்) மகாகாமனேடு கூடாவொழுக்கங் கொண்டிருந்த இராணி அரசகீனக் (உபதிஸ்ஸகீன) குத்திக் கொண்று விட்டாள். இதை யறிந்த பௌத்தப் பள்ளியில் இருந்த மகாகாமன் அரண்மனேக்கு வந்து அரசாட்சியைக் கைக்கொண்டான்.

## **ூகாநாமன்** (இ. பூ. 412—134)

உபதியஸ்ஸனுக்குப் பிறகு அவனுடைய தம்பியான மகாகாமன் அரசனுறன். இவன் தன்னுடைய அண்ணனுடைய இராணியைத் தன்னுடைய பட்ட மகிஷியாக்கிக் கொண்டான். இவர்களுக்கு ஆண் மக்கள் இல்லே. ஒரே ஒரு பெண்மகள் சங்கா என்பவள் இருக்காள். மகாகாமனுக்கு இன்னெரு மணேவி இருக்தாள். அவள் தமிழ் குலத்தைச் சேர்க்தவள. ஆகவே அவள் தமிழமகிஷி என்று கூறப்பட்டாள். அக்தத் தமிழ் இராணிக்கு சொத்திசேனன் என்னுக் ஒரு மகன் இருக்தான்.

மகாகாமனுடைய ஆட்சிக்காலத்தில் புத்த கோஷர் என்னும் பெயருள்ள பேர் போன பொத்தப்பிக்கு இலங்கைக்கு வந்தார். அவர் இலங்கைக்கு வருவதற்கு முன்பு ஆர்திர காட்டிலும் பிறகு தமிழ் நாட்டிலும் இருந்தார். தமிழ் நாட்டுப் பௌத்த விகாரை களில் தங்கியிருந்தபோது அவர் சில பௌத்த நூல்கினப் பாளி மொழியில் எழுதிஞர். காஞ்சிபுரத்துப் பௌத்தப் பள்ளியில் தங்கியிருந்தபோது, அப்பள்ளியில் இருந்த சுமதி, ஜோதிபாலைம்

<sup>5. 1</sup>bid 179-210

என்னும் தமிழப்பிக்குகள் புத்தகோஷரை இலங்கைக்குப் போம் அங்குச் சிங்கள் மொழயில் எழுதப்பட்டிருந்த பெளத்தமத் உரை நூல்கவீரக் கற்கும்படுக் நாண்டிஞர்கள், புத்தகோஷர், மகாநா மன் ஆட்சிக்காலத்தில் இலங்கைக்கு வர்து தங்கி பௌத்த விகாரை களில் இருந்த சிங்கள் உரை நூல்கவேர்க் கற்றுர். இலங்கைகயில் மகாவிகாரையில் இருந்த பௌத்த சங்கத்தில்வரான சுங்கபாலர் என்னும் மகாதேரர் புத்தகோஷருந்குச் சிங்கள் மொழியில் இருந்த திரிபடக உரைகளேக் கூறிஞர். அவற்றையறிந்த பிறகு புத்த திரிபடக உரைகளேக் கூறிஞர். அவற்றையறிந்த பிறகு புத்த கோஷர் விசுத்திமக்கம் முதலான நூல்கவேப் பாலி மொழியில் எழுதிஞர். புத்தகோஷர் சோழுநாட்டில் இருந்த பேர்போன ஆசாரிய புத்ததத்ததேரர் என்னும், தமிழ்ப்பிக்குவின் சமகாலத் தவர். புத்தகோஷர் தம்முடைய நூலில், சோழ நாட்டையர சாண்ட அச்சுதவிக்கந்தன் என்னும் களப்பிர அரசரைக் குறிப்பிடுகிறுர்.

மகாநாமன் இருபத்திரண்டு ஆண்டுகள் ஆட்சி செய்த பிறகு காலமாஞன்.<sup>6</sup>

# சொத்திசேனன் (இ. பி. 434)

மகாகாமன் இறக்க பிறகு அவனுடைய ஒரே மகனை சொத்திசேனன் இலங்கையின் அரசனைன். இவன் மகாசேனனுக் கும் அவனுடைய தமிழமுகிவிக்கும் பிறக்த மகன். சொத்திசேனை் முடிசூடின அதே காளில் அவனுடைய மாற்ருக்தாயின் மகளான சங்கா என்பவளால் கொல் செய்யப்பட்டிறக்தான். சங்காவின் தாய் சிங்களவள். அவள் தன்றுடைய முதல் கணவனுன் உபதிஸ் ஸீணைக் கொன்று அரசாட்சியைக் தன்னுடைய காதலனுக மகாகாகனுக்குக் கொடுத்ததையறிக்கோம். அவளுடைய மகளான சங்காவும் தன் தாயைப் போலவே, வகாலூக்கு அஞ்சாதவளாய்க் தன்னுடைய தம்பியான தமிழ சொத்திசேனவைக் கொன்று விட்டாள். 'தாபைப் போலசேய்' என்னும் பழவொழிக்கு ஏற்ச தாயினுடைய வகாலையுள்ளம் சங்காவுக்கும் இருக்தது.

<sup>6.</sup> Ibid 210-247

#### சீத்தக் காகசன் (இ. பி. 434)

இவறுடைய இயற்பெயர் தெசியவில்ல. சத்தக்காகசன் என்பது சத்திரக்காகசன் என்பதன் சிதைவு. சத்திரம் என்முல் அரசனுடைய கொற்றச்குடை என்பது பொருள். இவன் மகர காமனின் கொற்றத்குடை எக்தம் அலுவலனுக இருந்தான். மகாநாமன் தன்னுடைய சிங்கள மூனவியின் மகளான சங்கா என்பவின் இவனுக்கு மணஞ்செய்வித்தான். மகாநாமன் இறந்த பிறகு அவனுடைய மகனுன சொத்திசேனன். அரசனுனுன். சொத்திசேனன், மகாநாமனுடைய தமிழ மகிஷியின் மகன் என் பதையறிக்கோம். இவன் முடி சூடின அன்றையத்தினமே இவனுடைய சிங்களச் சகோதரியினுல் கொல்லப்பட்டிறந்ததையும் அறிந்தோம். சொத்திசேனனுக்குப் பிறகு சத்தக்காகசனுயை இவன் சிங்கள அரசின் சிம்மாசனம் ஏறினுன். இவன் ஒராண்டு சேலம் அரசாண்டான். இவன் இறந்த பிறகு இவனுடைய உடம்பை அமைச்சன்: அரண்மினையிலேயே கொளுத்தி விட்டு, மித்தசேனை என்பவின் அரசனுக்கினுக்."

#### மித்தசேனன் (இ. பி. 435—436)

சத்தக் காகசன் இறந்த பிறகு, அமைச்சன் (அவள் பெயர் தெரியவில் ல்) மித்தசேனன் என்பவனேச் சிங்கள நாட்டு சிழ்மா சனத்தில் அமர்த்தினுன். அக்காலத்தில் சிங்கள அரச குலத்தைச் சேர்ந்தவர் ஒருவருமிலர் என்று தோன்றுகிறது. அரசஞக அமர்ந்த மித்தசேனன் யார், இவன் எந்த முறையில் அரசாட்சிக்கு உரியவன் என்பது தெரியவில் ல், நிச்சயமாக இவன் அரசுக்கு உரியவனல்லன். ஏ சென்னருல் இந்த மித்த சேனன் பேர்போன அரிசிக் கொள்ளேக்காரணுக இருந்தவன். இவனே அரசனுக்கிய அடைச்சன் இவனே வெளியில் காட்டாமலே மறைத்து வைத் திருந்தான். அரசன் ரோயாக இருக்கிறபடியால் அரண் சினைய விட்டு வெளியேவர இபலாமல் இருக்கிறுன் என்று அமைச்சன் சாட்டு மக்களிடம் கூறினுன்.

எத்தனே நாள் ஒளிர்திருக்க முடியும்? காட்டு மக்கள் வ**ற் 4.மிக்**கவின்மேல், மிக்கசேனன் திருவிழாக் காலத்தில் யாணு ஏ**றி** 

<sup>7.</sup> குலவமசம் 88-ம் பரிசசேதம் 8-4

உலாவர்த**ுன்**. இவன் ஆட்சிக்காலத்தில், ஓராண்டுக்குப் பிறகு தபிழ் நாட்டிலிருந்து பாண்டிய அரச குலத்துப் பாண்டியன் ஒருவன் படையெடுத்து வந்த மித்தசேனணேப் போரில் கொன்று சிங்கள ஆட்சீயைக் கைப்பற்றி யரசாளத்தொடங்கிஞன்.<sup>8</sup>

## இலங்கையில் பாண்டியர் ஆட்சி (கி. பி. 436-463)

கமிழகத்தைக் (சேர சோழ பாண்டிய நாடுகளே) களப்பிர அரசர் ஆட்டு செய்த போது பழைய சேர சோழ பாண்டிய அரச பரம்பரையார் களப்பிரருக்குக் கீழடங்கிச் சிற்றரசர்களாக இருந்தார்கள். அவர்களேப் பற்றி ஒன்றுமே தெரியவில்லே. பாண்டி நாட்டில், களப்பிரருக்குக் கீழடங்கியிருந்த பாண்டிய பரம்பரையில் ஒரு பாண்டியன், தன்னுடைய இரண்டு மகன்களே யும் ஒரு தமிழச் சேணேயையும் அழைத்துக்கொண்டு, இலங்கைக்கு வந்தான் அங்கு அரசாண்டு கொண்டிருந்த மித்தசேனனேடு போர் செய்தான். மித்தசேனன் போரில் இறந்து போனுன். பாண்டியன் இலங்கை யாட்சியைக் கைப்பற்றி அநுராதபுரத்தில் இருந்து இலங்கையை யரசாண்டான். இந்தப் பாண்டியனுடைய பெயர் தெரியவில்லே. இவண்டான். இந்தப் பாண்டியன்) என்று இலங்கை வரலாறு கூறுகிறது.

#### பான்டு (பாண்டியன், இ. பி. 436—441)

பாண்டியன் இலங்கையை யரசாண்ட போது தலே கசரமான அநாரதபுரத்திலிருந்த சிங்கள அரச குடும்பத்தவரும் பெருங்குடி மக்களும் தெற்கே உரோகண நாட்டுக்குப் போய்விட்டார்கள். இலங்கையின் தென்கிறுக்கிலிருந்த உரோகணநாடு அந்தக் காலத்தில் கலகக்காரர்களுக்குப் புகலிடமாக இருந்தது. உரோகண நாட்டுக்குச் சென்றவர்கள் தனக்கு எதிராகக் கலகஞ்செய் வார்கள் என்பதையறிந்த பாண்டியன் தன்னுடைய சிக்கள இராச்சியத்தின் தெற்கெல்லேகளில் பல கோட்டைகளே அமைத்துப் பாதுகாப்புகளேச் செய்தான். அவன் தெற்கு எல்லேயில் இருபத் தொரு கோட்டைகளே அமைத்துப் பாதுகாத்தான்.

<sup>8.</sup> Ibid 4-11

பாண்டிய இடைய இலங்கை இராச்சியம் வழக்கம் போல இராஜரட்டம் (இராஜராட்டிரம்) என்று கூறப்பட்டது. அதன் எல்ஃ இழக்கு மேற்கு வடக்குப்புறங்களில் கடல்களும் தெற்கே மாவலிகங்கையாறும் ஆக அமைச்திருச்தன. மாவலிகங்கை என்பது இலங்கையின் பெரிய ஆறு. இதன் சரியான பெயர் மாவாலுக கங்கை என்பது. மா—பெரிய. வாலுகம்—பணல், கங்கை—ஆறு, மாவாலுக கங்கை என்றுல் பெருமணல் ஆறு என்பது பொருள்.மாவாலுக கங்கை என்பது மாவலிகங்கை என்று வழங்கப்படுகிறது.

அநுராதபுரத்தில் மகாவிகாரை என்னும் பௌத்தப்பள்ளியில் மேடிரிய குலத்தைச் சேர்ந்த ஒரு பௌத்தப் பிக்கு இருந்தான். அவனுடைய தங்கை மகனை தாதுசேனன் என்பவன், மகாவிகாரையைச் சேர்ந்த தீக சந்தனப் பரிவேணேயில் (பரிவேணை-பௌத்தமதக் கல்லூரி) பௌத்தமத நூல்களேப் படித்துக்கொண்டிருந்தான். அவனுக்கு அரசாளும் ஊழ் இருக்கிறது என்று நம்பிய அந்தப்பிக்கு அவனுக்கு மதக்கல்வியைப் போதிக்காமல் அரசியல் நூல்கினக் கற்பித்துக் கொண்டிருந்தான்.

தனக்கு எதிராகப் பௌத்தவிகாணரயில் தாதுசேனன் மறை வாக இருக்கிருன் என்பதையறிந்த பாண்டியன் அவினப் பிடித்துக் கொண்டுவரும்படி தன்னுடைய வீரர்களே அறுப் பிஞன். பிடிக்க வருகிருர்கள் என்பதை முன்னமேயறிந்த தாது சேனனும் அவனுடைய மாமனுன பிக்குவும் நகரத்தை விட்டுப் புறப்பட்டுக் தெற்கு எல்லேயான மாவலிகங்கையைக் கடந்து தெற்கே போய் விட்டார்கள். அவர்கள் தெற்குசென்று கோணை ஓயாவைக் (இப்போதைய காளஓயா) கடந்து உரோகண காட்டுக்குப் போய் விட்டார்கள். அவர்கள் உரோகண நாட்டில் கலைக்காரர்களோடு சேர்ந்துகொண்டு அரசனுக்கு எதிராகக் கலைகத் செய்யும் வாய்ப்பை எதிர்பார்த்துக் கொண்டிருந்தார்கள்.

பாண்டியன் இலங்கை இராச்சியத்தை ஐர்*து* ஆண்டுகள் அரசாண்டபிறகு காலமாளுள்.

<sup>9.</sup> Ibid 11-29

#### பரிந்தன் (கி. பி. 441-444)

பாண்டியன் காலமான பிறகு அவனுடைய மூத்தமகனை பரிந்தன் இலங்கையை யரசாண்டான். இவனுடைய ஆட்சிக் காலத்து வரலாறு தெரியவில்லே. இவனுடைய ஆட்சிக்காலத்தில் உரோகண நாட்டிலிருந்த தாதுசேனன் கலகக்காரர்களேச் சேர்த்துக் கொண்டு படைதிரட்டிக் கொண்டிருந்தான். என்று தோன்றுகிறது. பாண்டியன் பரிந்தன் மூன்று ஆண்டுகள் அரசாண்டான். 10

#### இளம்பரிந்தன் (குட்டபரிந்தன், இ.பி. 444-460)

பாண்டியன் பரிந்தன் சாலமான பிறகு அவனுடைய தம்பி யான இளம்பரிந்தன் அரசாண்டான். இவனேக் குட்டபரிந்தன் இலங்கை நூல்கள் கூறுகின்றன. குட்டபரிந்தன் என்\_று என்ருல் இளம்பரிக்தன் என்பது பொருள். அதாவது பரிக்த றுடைய தம்பி என்பது பொருள். இவன் பதினுறு ஆண்டுகள் அரசாண்டான். இவனுடைய ஆட்சிக்காலத்தில், கலகக்காரணுன தாதுசேனன் படை திரட்டிக் கொண்டுவர்து இவனேடு போர் செய்தான். குட்டபரிந்தன் அவனேடு போர் செய்து வென்ருன். தோற்றுப் போன தாதுசேனன் போர்க்களத்தைவிட்டு ஓடினுன். போரின்போது தாதுசேனணே ஆதரித்துக் கலகஞ் செய்தவர்களே அடக்கிணன். குட்டபரிந்தன் 'பல நன்மையான காரியங்களோயும் திமையா*ன* காரியங்களேயும் செய்தான்' என்று சூலவம்ச**ம்** கூறு இறது.<sup>11</sup> என்ன நன்மைகளேச் செய்தான், என்ன நிமைகளேச் செய்தான் என்று கூறவில்லே. கலகக்சாரர்களே அடங்கினது திமையாகா அ.

பாண்டியன் குட்டபரிக்தன் இலங்கை காட்டின் மதமான பௌத்த மதத்தைச் சேர்க்தவன் என்று தெரிகிறுன். இவனுடைய கல்லெட்டுச்சாசனம் கிடைத்திருக்கிறது. இந்தச் சாசன எழுத்து இலங்கையின் பழைய தலேககரமான அநுராதபுரத்கில் கண்டு பீடிக்கப்பட்டு இப்போது அநுராதபுரத்து ஆர்க்கியாலஜி

<sup>10.</sup> Ibid 29

<sup>11.</sup> Idid 80-81

இலாகாவின் காட்சிச்சாஃயில் வைக்கப்பட்டிருக்கிறது. இந்தச் சாசனத்தில் இவன், பரிதேவன் என்றும், பரிததேவன் என்றும், புத்தாசன் (புத்ததாசன்) என்றும் கூறப்படுகிறுன். இவனுடைய இராணி பௌத்த விகாரைக்குக் தானஞ் செய்ததை இந்தக் கல் வெட்டுக் கூறுகிறது. 12

திரிதரன் (ஸ்ரீதரன், இ.பி. 460)

இவன் குட்டபரிக்தனுக்குப் பிறகு அரசாண்டோன். இவன் இனம் பரிக்தனுக்கு எக்தவகையில் உறவீனர் என்பது தெரிய வில்லே. இவன் அரசனை இரண்டாம் மாதத்தில், கலகக்காரனுன தா துசேனன் இவன் மேல்படைபெடுத்த வக்து போர் செய்தான். அக்தப் போரில் இவன் இறக்து போனுன். போர்க்களத்தில் இறக்து போனுலும் வெற்றி இவனுக்குக் கிடைத்தது. தா து சேனன் தோற்று ஓடினேன்.13

தாட்டியன் (கி.பி. 460—463)

இறக்கபிறகு பாண்டியக் திர்தான் போர்க்களத்தில் தாட்டியன் அரசனைஞன். இவறுக்கும் முந்திய அரசறுக்கும் உள்ள உறவு தெரியவில்கூ. இவன் தாட்டியன் என்றும் தாட்டிகள்என்றும் மகாதாட்டிக மகாநாகன் என்றும் மகாதானிக மகாநாகன் என்றும் கூறப்படுஇறுன். இவன் மேல் போர் செய்ய வந்த தாதுசேன&ன வென்று தூரத்திறைன். உரோகணா நாட்டில் உள்ள பேர் போன கதரகாம (கதிர்காமம்) ககரத்தில் தாட்டிகனுடைய கல்வெட்டுச் சாசனம் சிதைந்து காணப்படு இறது. இந்தச் சாசனம் இவன் கிரிவிகாரை என்னும் பௌத்தப் பள்ளிக்குத் தானஞ் செய்ததைக் கூறுகிறது. எனவே இவனும் பௌத்த மதத்தைச் சேர்ந்தவன் என்று தெரிகிருன். இலங்கையின் தென்கிழக்குக் கோடியில் இவனுடைய கல்வெட்டுச் சாசனம் <sup>இ</sup>டைத்திருக்கி**ற** படியால், இவன் தாதுசேனன் இருந்த உரோகண நாட்டின் மேவ் படை பெடுத்துச் சென்று அவணேடு போர் செய்து வென்ருன் தெரிகிறது. அங்கு வெற்றியடைந்தபோது என்பது

Anuradhabura Slab Inscription of Kuddha Parinda by S. Paranavitana. pp. 111-115 Epigraphia Zeylanica. Vol. IV 1934-41

<sup>18.</sup> குடைம்சம் 88 ம் பரிச்சேதம் 82

தானத்தைச் செய்து இக்கல்வெட்டெழுத்தை எழுதிஞன் உரோகண நாட்டில் இவன்சில காலந்தங்கியிருந்தான் என்று தெரிகிறது,<sup>14</sup>

இந்தப் பாண்டியனுக்கும் கலகக்காரணுன தாதுசேனனுக்கும் பல போர்கள் நடந்திருக்க வேண்டும் என்று தெரிகிறது. அந்தப் போர்களேப் பற்றிச் சூலவம்சம் ஒன்றும் கூறவில்லே. கூருதபடி யீணுல் தாதுசேனன் பல தடவை தோற்றுப் போனுன் என்று ஊகிக்கலாம். கடைசியாக நடந்த போரிலே பாண்டியன் மகா தாட்டிக மகாநாகன் இறந்து போனுன். இறந்து போனுலும் வெற்றி இவனுக்கே கிடைத்தது. 15

#### பட்டியன் (இ. பி. 46்்)

தாட்டி உனுக்குப் பிறகு பிட்டியன் அரசனுறைன். களப்பிரர் காலத்தில் இலங்கையை யரசாண்ட பாண்டியர்களில் இவன் கடைசிப்பாண்டியன். இவன் ஆட்சிக் காலத்தில் ஏழாம மாதத்தில், தாது சேனன் இவன் மேல் படையெடுத்து வந்து போர் செய் தான். அந்தப் போரில் பிட்டியன் இறந்து போனுன். ஆகவே தாது சேனன் இலங்கையாட்சியைக் கைப்பற்றினுன்.

களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் பாண்டிய மரபைச் சேர்ந்த ஆறு பாண்டியர்கள் இலங்கையை இருபத்தேழு ஆண்டுகள் அரசாண் டார்கள். <sup>16</sup> களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் இலங்கையை யரசாண்ட வேறு சிங்கள் அரசர்களேப் பற்றிக் கூறு வோம்.

#### **தா துசேனன்** (இ. பி. 363—479)

பாண்டியருக்கு எதிராக இருபத்தேமு ஆண்டுகளாகக் கலகஞ் செய்து கொண்டிருக்த தாதுசேனன் கடைசியில் இலங்கையின் அரசணுணன். ஆணல் தாதுசேனனுடைய வாழ்க்கை துன்பகர மாகவும் இரங்கத் தக்கதாகவும் இருக்தது. இவனுக்கு இரண்டு மக்கையியர் இருக்தனர். இவர்களில் ஒருத்தி இவனுக்குச் சமமான

<sup>14.</sup> Epigraphia Zeylanica Vol III pp. 216-219

<sup>15.</sup> குலையைம்சம். 88-ம் பரிச்சேதம் 33

<sup>16</sup> Ibid 34

51

குவத்திரை இருக்குவள். இவனுக்கு ஒரு அழகான பெண்டிகளும் மொக்கல்லானன் என்றும் ஒரு பகதும்பிறக்தனர். தாதுசேன னுகைடய இன்டெஞரு ம**ஃனவி** இவ**ஃனவிடச்** சற்றுத் தாழ்ர்த குலத்தைச் சேர்ந்தவன். இவளுக்குக் கஸ்ஸபன் என்னும் ஒருமகன் பிறர்தான். தாழ்ர்த குலத்தில் பிறர்தவளுகையினுல் கேஸ்ஸ்பனுக்கு அரசாளும் உரிகைமை இல்கு.

தா இசேனன் தன்னுடைய அருமை மகீனத் தன்னுடைய மருமகனுக்குத் (தங்கையின் மகனுக்கு) திருமணஞ் செய்து கொடு≱ தான். கொடுத்து அவளேத் தன்*னுடைய* சேளுப<u>தி</u>யாக்கிக் சொண்டான். இவனுடைய பெயர் உபதிஸ்ஸன். இவ்வாறு இருந்த போது, தன்னுடைய மருகனும் சேஞபதியுமான உபதிஸ்ஸன் தன்னுடைய ம**னேவியைச் (அரசனுடைய மகளே)** சவுக்கி**னை** தாடைகளிலே அடித்த விட்டான். இரத்தம் பீறிட்டு வெளிப் **கள்**போல பட்டது. இதனேக் கண்ட அரசன், தன் மகவேக் சேசித்தவளுகையினுல், பெருஞ்சினங்கொண்டான். காரணத்தை விசாரித்தான். காரணம் இல்லாமில் தன்னுடைய மைகள் அடிக்கப்பட்டாள் என்று அ**றி**ந்த போது இதற்குக் கா**ரண** மான தன்னுடைய தங்கையை (சேறைதிபதியின் தாயை) உயிரோடு கெருப்பில் இட்டுக் கொளுத்திக் கொன்று விட்டான். **த**ன்னுடைய தாய் பதைபதைத்**து**த் தியில் வெர்து இறர்த கொடுமையைக் கண்ட மருகனுகிய சேனுபதி அரசன் மேல் பெருஞ் சினங்கொண்டான். தன்னுடைய தாயைச் சுட்டுக் கொன்**ற** அரசனேப் பழிக்குப்பழி வாங்கத் தீர்மானஞ் செய்து கொண் டான். அரசின் ஆட்சியிலிருந்து விலக்கி அவினக் துன்புறுக்கிக் கொல்லத் திட்டம் இட்டான். கன்னுடைய திட்ட**த்த**த்த உ**தவி** யாக, கருவியாக அரசனுடைய மகனேன கண்ஸபினப் படுத்திக் கொண்டான். அரசு உரிமை இல்லாத கஸ்ஸபறுக்கு அரசாட்சி ஆசையை உண்டோக்கி அரசறுக்கு எதிராகக் செய்து ஆட்சியைக் கைப்பற்றும்படிக் தூண்டிவிட்டான்.

அரசாட்டிப் உபதெஸ்ஸனுடைய பேச்சைக் கேட்டு ஆசை சொண்ட கஸ்ஸ பன் பதவீபைப் பெறுவதற்கு மக்க**ின**த் தன் பக்கம் சேர்த்தக்கொண்டு தன்னுடைய த**்கை**  யான தாதுசேன அரசனேப் பீடித்துச் சிறைச்சாவேயில் இருட் டறையில் அடைத்து விட்டுத் தான் ஆட்சியைக் கைப்பற்றிக் கொண்டால். அரசணேச் சார்ந்தவர்களேயெல்லாம் துன்புறுத்தி அடக்கிறைன். அரசாட்சிக்கு உர்மையைள்ளை வறைன மொக்கல் **லான**ளே விஷம் இட்டுக் கொல்ல முயன்*ருன்*. பொக்கல்லா*ன*ன் உயிர் தப்பித் தமிழ் காட்டுக்கு ஓடி அடைக்கலம் புகுந்தான். அவன் தமிழ்காட்டி விருக்கு சேனேயைச் சேர்த்துக் கொண்டு வக்கு கஸ்ஸபன் மேல் போர் செய்து ஆட்சியைப் பெறுவதற்காகக் தமிழ் நாட்டுக்குப் போனுன். போனவன் களப்பிர அரசரின் ஆதைவைப் பெற அவர்களிடம் சென்றுன் போலும். சிறைச் சாவேயில் தாதுசேன அரசனுக்குச் சரியாக உணவும் கிடைக்க ுவீல்லே. தன்னுடைய மகனுன மொக்கல்லானன் தமிழ் நாட்டுக்குப் போய் விட்டதை யறிர்து அவன் மனக்கவஃயும் துள்பமும் அடைர்தான். பழிக்குப்பழி வாங்கத்திட்டமிட்ட சேளுபதியான உபதிஸ்ஸன் தன்னுடைய திட்டத்தில் வெற்றியடைந்தான். ஆணல், சேணுபதி இதோடு ரிற்கவில்லே. அரசணேச் சித்திரவதை செய்து கொல்லத் திட்டமிட்டான்.

அவன் ஆட்சியைக் கைப்பற்றியுள்ள கஸ்ஸைபளிடெஞ்சேன்று. ்உம்முடைய தர்தை தாதுசேன மன்னன் அரண்ம‱ர்மில் இரக்கிய மாகப் பெருஞ்செல்வத்தை வைத்திருக்கிறுரே, அது பற்றி அவர் உப்பிடம் ஒன்றும் சொல்லவில்ஃலயா?' என்று கேட்டான். கண்ஸைபன்'ஒன்றுஞ்சொல்லவில்‰' என்று கூறினுன். அதற்குச் சேனுபதி 'அவருடைய உள் நோக்கம் உமக்குக் தெரியவில் ஃயா?' அவர் தம்முடைய செல்வமகனுன் பொக்கல்லானனுக்குக் கொடுக்க அதை வைத்திருக்கிறர்' என்று கூறினன். சேனுபதி கூறியதை உண்டை என்று எப்பிய கஸ்ஸபன், பொருளாசை கொண்டவறைத் தன்னுடைய ஆட்களேச் சிறைச் சாவேயிலுள்ள தாதுசேனனிடம் அனுப்பி அவர் பொருள் வைத்திருக்கும் இடத்தையறிந்து வரும்படி சொன்னுள். அவர்கள் சென்று கேட்ட போது அரசன் 'இந்தக் கொடியவன் என்னேக் கொன்று விடு வதற்குச் செய்யும் சூழ்ச்சி இது' என்று எண்ணி, பதில் கூறுமல் வானா இருந்தான். ஆட்கள் திரும்பி வந்து அரசன் ஒன்றும் பேசா மனிருந்ததைக் கூறிஞர்கள். கஸ்ஸபன் பலமுறைக் தன்றுடைய ஆட்களே அனுப்பிக் கேட்டான. கடைசியாக வந்த கேட்ட போது, காலவாபிவரியில் என்னே ீராட அழைக்குக் கொண்டு போனுல் அந்குச்சென்று அந்த இடத்தைக் காட்டுவேன் என்று கூறிணுன். ஆட்கள் வந்து அரசன் கூறியதைச் சொன்னுர்கள். கஸ்ஸபன், தாதுசேனண் காலவாபியில் நீராட அனுமத் கொடுக் தான். தாதுசேனண் காலவாபியில் நீராடினபிறது, அரசனுடைய ஆட்களிடம் ஏரியைக் காட்டி, இதுதான் நான் பொருள் வைத் தள்ள இடம் என்று கூறிஞன். தாதுசேனன் பொருள் உள்ள இடத்தைத் தெரிவிக்காமல் இநப்பதை அறிந்த கஸ்ஸபன் அரசணேக் கொன்று விடும்படி சேனுபதிக்குக் கட்டனேயிட்டான்.

இதை எதிர்பார்த்துக் கொண்டிருக்க சேனுபதி, தன்னு டைய பழிவாங்கும் எண்ணம் கிறைவேறிற்று என்று மகிழ்ச்சியடைக்து அரண்மினக் கட்டடத்தின் ஓரிடத்தில் சுவரில் உயரமாக அமைந்திருக்க மாடத்தில், தாது சேன அரசினக் கொண்டு போய் அவனுடைய ஆடைகளேக்கினந்து அவனே அம்மணமாக மாடத்தில் சுவரோடுசுவராக கிறுக்திச் செங்கல்வினுல் மாடக்கை மூடிக் கட்டிவிட்டான். இவ்வாறு சேனுபதி, தன்னுடைய தாயைத் தியிட்டுக் கொன்ற தாதுசேனணே உயிரோடு சுவரில்' வைத்துக் கட்டிப்பழி தீர்த்துக் கொண்டான். 17

#### கஸ்ஸபன் I (கி. பி. 479-497)

தன் தந்தையான தாதுசேன அரசனிடமிருந்து அரசாட்சி யைக் கைப்பற்றிக் கொண்டு அவினச் சிறையில் அடைத்துப் பிறரு கொன்றுவிட்டுக் கஸ்ஸபன் இலங்கையின் அரசனுஞன். இவின முதலாம் கஸ்ஸபன் என்று கூறுவர். இவனுடைய தப்பியான மொக்கல்லானன் தமிழ் நாட்டுக்குச் சென்றிருப்பதை யறிந்த இவன், எப்படியும் மொக்கல்லானன் தமிழச் சேண் யோடு வந்த தன்ணேக் கொன்று விடுவான் என்று அஞ்சித் தன்னுடைய பாதகாப்புக்காகச் சேகிரி மல்லமேல் கோட்டை யமைத்து அதனுள் அரண்மின கட்டிகொண்டு அங்கிருந்து

<sup>17.</sup> சூலவமசம் 88-ம் பரிச்சேதம் 87-210

அரசாண்டான். (சீகமிரி என்பது இப்போது கிகிரீம் என்று கூறப்படுகிறது. இந்த ம. அநுராதபுரத்திலிருந்து தென் கிறக்கே 38 கல் தூரத்திலும் தம்புல்லா என்னும் ஊரிலிருந்து வடகிறக்கே பத்துக் கல் தூரத்திலும் இருக்கிறது. கஸ்ஸைபண் இந்த மூல மேல் கட்டின கோட்டைக் கொத்தங்களும் அரண்மணேக் கட்டட மும் இன்றும் சிதைந்த நிலேயில் உள்ளன.)

கஸ்ஸபன் பதி வெட்டு ஆண்டுகள் அரசாண்டான். உதவியை நாடித் தமிழகத்துக்குச் சென்ற மொக்கல்லானக் தமிழகத்தில் களப்பிரருடைய உதவியை நாடியிருக்க வேண்டும் என்ற தோன்ற இதது. ஆணல் உடனே அவனுக்கு உதவி கிடைக்க வில்ல. பதினெட்டு யாண்டு அவன் தமிழ் நாட்டிலே தங்கி விட்டான். பன்னிரண்டு தமிழ நண்பர்கள் அவனுக்கு உதவியாக வந்தனர். அவர்கள் போர் செய்வதில் தேர்ந்த சேண்த் தல்லவர்கள் என்று தோன்றுகிறது. மொக்கல்லானன் சேண்யோடு வந்து கஸ்ஸபணேடு போர் செய்தான். போரில் கஸ்ஸபண் தோல்வி படையும் சில ஏறபட்டபோது அவன் தன்னுடைய யானே? உல் இருந்த படியே வாளால் குத்திக்கொண்டு தற்கொல் செய்து கொண்டான். மொக்கல்லானன் ஆட்சியைக் கைப்பற்றினேன், 1\*

கஸ்ஸ்பதுடைய காலத்தை ஒருவாறு ரிச்சயிக்கலாம். இவன் சேன காட்டு அரசனுக்கு எழுதின திருமுகம் கி. பி. 52்.ல் போய்ச் சேர்ந்தது என்று தெரிகிறபடியால் இவன் அந்த ஆண்டில் வாழ்ந்திருக்கிறுன் என்பது தெரிகிறது.<sup>19</sup>

மொக்கல்லாணன் I (இ. பி. 497-515)

கஸ்ஸ பனுக்குப் பிறத மொக்கல்லானன் அரசாண்டாள் இவன், கஸ்ஸபனுல் துரத்தப்பட்டுத் தமிழ் நாட்டுக்குப் போய் அடைச்கலம் புசந்தான் என்பதை அறிக்தோம் 'கஸ்ஸபனுடைய பதினெட்டாம் ஆட்சியாண்டில் மொக்கல்லானன் என்னும் வீர மன்னன் வேகந்தர்களின் செய்தியறிந்து பன்னிரண்டு வீரர் களான நண்பர்களோடு ஐம்புத்திவிலிருந்து (தமிழ் நாட்டிலிருந்த

<sup>18.</sup> குலைமசம் 39-ம் பரிச்சேதம் 1-28

<sup>19.</sup> J. R. A. S. Ceylon Branch XXIV p 85

இங்கே (இலங்கைக்கு)வந்தான்'' என்று குலவம்சம் கூற கிறது. \*\* கேக்தர் என்பது இங்குக்களப்பிரரைக் குறிக்கிறது. ரிகந்தர் என்ருல் சமணர் அல்லது ஐைனர் என்பது பொருள். களப்பிரர், ஐைனர் ஆகையினுலே அவர்களே ரிகந்தர் என்று சூலவம்சம் கூறுகிறது. எனவே மொக்கல்லானன் தமிழ் நாட்டிலிருந்தும் களப்பிர அரசரின் உதவி பெற்று இலங்கைக்குப் போனுன் என்பது தெரிகிறது.

மொக்கல்லானன் அரசனைவுடனே தன்னுடைய தக்தை யான தாதுசேனணேக் கொல்வதற்குக் கஸ்ஸபணேடு உதவியாக இருக்த ஆயீரம் பேரைக் கொன்று விட்டான். மற்றும் அவறுக்கு உதவியாக இருக்த பலரைப் பிடித்து அவர்களுடைய காதையும் மூக்கையும் அரிக்து அவர்களே காடுகடத்தி விட்டான். தமிழ் காட்டிலிருக்து இலங்கை மேல் போர் செய்யப் படையெடுத்து வருவார்கள் என்று அஞ்சி இவ்வரசன் இலங்கைகயின் மேற்குக் கடற்கரை யோரங்களில் ஆங்காங்கே பாதுகாப்புகளே அமைத் தான், மொக்கல்லானன் பதினெட்டு யாண்டு அரசாண்டான்.

# குமார தாதுசேனன் (சி. 1.515-524)

மொக்கல் லானன் இறந்தபிறகு அவனுடைய மகனேன குமார தாது சேனன் அரசாண்டான். இவனும் காளிதாசன் என்பவனும் நெருங்கிய நண்பர்கள். காளிதாசன் மொக்கல் லானனுடைய அமைச்சனுடைய மகன். குமார தாது சேனன் ஒன்பது ஆண்டு அரசாண்டான் <sup>22</sup> இவன் தன்னுடைய நண்பனுன காளிதாசன் இறந்த போது அந்தத் தயரம் பொறுக்க முடியாமல் அவனுடைய ஈ**மத்**தியில் விழுந்து உயிர்விட்டான் என்பர்.

#### கீத்தி சேனன் (கி.பி. 524)

பிறகு, குமார தாதுசேனனுடைய மகனை கீத்திசேனன் அரசணைன். இவனுடைய ஆட்சிக்காலத்தில் 9-ம் மாதம்

<sup>20.</sup> சூலவம்சம 39-ம் பரிசசேதம் 20

<sup>21.</sup> Ibid 29-58

<sup>22.</sup> சூலவமசம் 41 ம் பரிச்சேதம் 1-8

இவதுடைய தாய் மாமஞனை **சிவன்** என்பவன் இவ*ி*ணக் *கொள்று* ஆட்சிவைக் கைப்பற்றி யரசாண்டோன்.<sup>23</sup>

சிவன் (இ.பி. 524)

தன்னுடைய மருகணுல் இத்திசேனணேக் கொன்று அரசஞனை செவன் இருபத்தைந்தாம் நாளில் உபதிஸ்ஸன் என்பவணுல் கொல்லப் பட்டு இறந்தான்.<sup>24</sup>

#### உபதிஸ்ஸன் III (இ.பி. 5:5---5?6)

சிவனேக் கொன்று இலங்கை யாட்சியைக் கைப்பற்றின உபநிஸ்ஸக், மொக்கல்லானனுடைய தங்கையை மணந்தவன். எஸ்ஸபனுக்கு அரசாட்சி ஆசையை யுண்டாக்கித் தாதுசேன அரசினச் சிறையில் அடைக்கச் செய்து பிறகு அவ்வரசினச் சுவரில் வைத்துக்கட்டிக்கொன்றவன். இவன் ஆட்சிபைக் கைப் பற்றியவுடன் முக்கியமானவர்களுக்கு அரசாங்க அலுவல்களேக் கொடுத்து அவர்கினத்தன் வசப்படுத்திக் கொண்டான். இவன் தன்னுடைய மகினச் சிலாகாலன் என்பவனுக்கு மணஞ்செய்து. கொடுத்தான். இவனுக்குக் கண்ஸபன் என்று ஒரு மகன் இருக்தான்.

உபதிஸ்ஸனுடைய மகணே மணஞ் செய்த சிலாகாலன் ஆட்சியில் அமர்ந்த ஆரசனுக இருக்க ஆசைப்பட்டுக் தன்னுடைய மாமனுரான உபதிஸ்ஸின்டு போர் செய்தான். உபதிஸ்ஸன் வய தானவனுகையால் அவனுடைய மகனுன கஸ்ஸபன் சிலாகாலனேடு போர் செய்தான். சிலாகாலனேடு போர்களில் கஸ்ஸபன் வெற்றி செற்றுச் சிலாகாலனேத்துரத்தி விட்டான். கடைசியில் சிலாகாலன் போரில் வேற்றியடைக்கு விட்டான். கடைசியில் சிலாகாலன் போரில் வேற்றியடைந்தான். தோல்வியடைந்த கஸ்ஸபன் (சிலாகாலனுகையைய மைத்துனன்) போர்க் களத்தில் தற்கொலே செய்து கொண்டிறந்தான். இச் செய்தியையறிந்த வயது தளர்ந்தவனுன உபதிஸ்ஸன் மனம் உடைந்து இறந்து போனுன், உபதிஸ்ஸைக் ஒன்றரையாண்டு அரசாண்டான். 26

<sup>28.</sup> குலவமசம். 41-ம பரிசசேதம் 4

<sup>24.</sup> Ibid 5-6

<sup>25.</sup> Ibid 7-26

#### **சிலாகாலன்** (இ.பி. 526—539)

தன்னுடைய மாமனரான உபதிஸ்ஸிண வென்று ஆட்சியைத் கைப்பற்றி அரசஞன சிலாகாலன் பதின்மூன்று ஆண்டு இலங்கையை அரசாண்டான். இவணே அம்பா சாமணோர சிலா கோலன் என்றும் கூறுவர். இவ்வரசனுக்கு மூசுறு மக்கள் இருக் தனர். அவர்களின் பெயர் மொக்கல்லானன், தாட்டாபபூதி, உபதிஸ்ஸன் என்பது. மூத்த மகனுன மொக்கல்லானனுக்கு ஆதிபத என்று சிறப்புப பெயர் சூட்டி அவிணக் கிழச்கு நாடுகளின் அதிபதியாக்கினுன். இரண்டாவது மகனுனதாட்டாபபூதிக்கு மிலய சாஜன் என்று சிறப்புப் பெயர் கொடுத்து அவணே மிலய காட்டுக் கும் தக்கிண தேசத்துக்கும் அதிபதியாக்கினுன். கடைசி மகனுன உபதிஸ்ஸிணக் தன்னிடத்தில் வைத்துக் கொண்டான்.

இவன் அரசாண்ட காலத்தில், மகாருகன் என்னும் வழிப் பழிக் கொள்ளுக்காரன் இருந்தான். அவன் சிலாகாலனிடம் வந்து அரசாங்க அலுவலில் அபர்ந்தான். அலுவலில் அபர்ந்த மகா கோகனேச் சிலாகாலன், தென்கிழக்கேயுள்ள உரோகண நாட்டுக்கு அனுப்பி இறை (வரி) தண்டிவரும்படி கியமிக்கான். அவன் சேறை இறை தண்டிவந்து கொடுக்கான். அவனுக்கு அரசன் அண்ட சேபைதி என்னும் பெயர் கொடுக்கு உரோகண நாட்டின் வரிதண்டும் அலுவலதைக் அமைத்தான். உரோகண காட்டுக்குச் சென்ற அண்டசேறைபதி மகாநாகன் அங்கேயே தங்கியிருந்து வரிப்பணத்தைக் தானே வைக்துக் கொண்டு சதந்தரதை இருந்தான்.<sup>38</sup>

# தாட்டாபபூதி (கி. பி. 539—140)

சிலாகாலன் காலமான பிறகு அவனுடைய இரண்டாவது மகனை தாட்டாபபூதி தக்கண நாட்டிலி நந்து வந்து ஆட்சியைக் கைப்பற்றிக் கொண்டான். மூத்த மகனை மொக்கல்லானன் மூறைப்படி அரசுக்கு உரியவன். அவனுக்குரிய ஆட்சியைய அவனுடைய தம்பியான தாட்டாபடுதி கைப்பற்றிக் கொண் டகைக் கடைசித் தம்பியான உபதிஸ்ஸைன் கணைடித்தான்.

<sup>26.</sup> Ibid 69-89, 26-41

**கண்**டித்தவ**ணத் தாட்டாபபூ** இ கொன்று விட்டான். **பெ**றக்கு காட்டிலிருந்த மொக்கல்லானன். தனக்குரியதான ⊶ஆட்சியைத் . தன்னுடைய தம்பியான தாட்டாபபூதி கைப்பற்றிக்கொண்டதை யறிக்கு படையெடுத்து வக்து போர் செய்யத் தொடங்கினுன். இருவர் சேணேயும் போர்க்களத்தில் சந்தித்தன. அப்போது மொக்கல்லானன், தாட்டாபபூதிக்கு இவ்வாறு செய்திய**னுப்** பிணைக், 'நமக்காக போர் வீரர்கள் வீணுக மடிய வேண்டாம். காம் இருவர் மட்டும் போர் செய்வோம். போரில் வென்றவருக்கே அரசாட்சியுரியதாகும்' என்று சொல்லியதற்குக் தாட்டாப பூதியும் இசைக்தான். இருவரும் தங்கள் தங்கள் யானே மேல் அமர்ந்து போர் செய்யத் தொடங்கினர்கள், மொக்கல்லான னுடைய யானே தாட்டாபபூதியின் யானேயைத் தன்னுடைய தந்தங்களினுல் குத்திற்று. குத்துண்ட யானோ அஞ்சிப் புறங் கொடுத்து ஓடிற்று. அப்போது தனக்குத் தோல்வி கேரிடப் போவதையறிக்த தாட்டாபபூதி தன்னுடைய போர் வாணே எடுத்தத் தன்னேயே குத்திக்கொண்டு இறந்து போளுன். தாட்டாபபூதி ஆறு திங்கள் ஆறு காட்கள் அரசாண்டான்.<sup>81</sup>

போக்கல்லானன் II (இ. பி. 540—560)

தாட்டாபபூதி இறந்த பிறகு அவனுடைய அண்ணனை மொக்கல்லானன் இலங்கையை அரசாண்டான். இரண்டாம் மொக்கல்லானன்கிய இவணேச் சுல்ல மொக்கல்லானன் (சிறிய மொக்கல்லானன்) என்று கூறுவர். இவன் இருபது ஆண்டு அரசாண்டான்.<sup>28</sup>

#### கீர்த்தி ஸ்ரீமேகன் (கி. பி. 560—561)

மொக்கல்லானன் இறந்த பிறகு அவனுடைய இராணி, உறவினர்களே கஞ்சு இட்டுக் கொன்று விட்டு அரசாட்சிபைத் தன்னுடைய மகனேன பேர்த்தி ஸ்ரீமேகனுக்குக் கொடுத்தான். அவள் அரசாட்சியைத்தானே நடத்தினுள் பேர்த்தி ஸ்ரீமேகவண்ணை தூக்கு முன்பு ஒரு பேர்த்தி ஸ்ரீமேகவண்ணான் இருந்தபடியால்

<sup>27.</sup> Ibid 42-58

<sup>28.</sup> Ibid 54-68

இவளேக் குட்ட டிர்த்தி ஸ்ரீ மேகவண்ணன் என்ற கூறவர். இவனு கைய தாய் அரச காரியங்களில் அடிக்கடி தலேபீட்ட படியால் அரசாட்சி முறையாகவும் ஒழுங்காகவும் கடைபெறவில்ல். ஆட்சி முறையில் குழப்பங்கள் கேர்க்தன. அரசாங்கத்த அலுவலர்கள் கைக்கூலி வாங்கியபடியால் ஆட்சி ஒழுங்கேனமாக இருக்தது. வனியோர் எளியோரை அச்சுறுத்தி வருத்திஞர்கள். ஆட்சியில் கூழப்பமும் கலகமும் ஏற்பட்டன.

கீர்த்தி ஸ்ரீமேகனுடைய பாட்டனை சிலாகால அரசனுல் உரோகன நாட்டில் இறை தண்டும்அலு வலில் ரியமிக்கப்பட்டிருந்த போகராகன் என்பவன், இராஜராட்டிரத்தில் குழப்பமான ஆட்சி கடப்பதையறிக்து இதுவே தக்கச் சமயம் என்று கண்டு உரோகண காட்டிலிருந்து படையெடுத்து வந்து கீர்த்தி ஸ்ரீமேக இரைடு போர் செய்து வென்று அரசாட்சியைக் கைப்பற்றி னன். கீர்த்தி ஆழீமேகன் இலங்கையைப்பத்தொன்பது நாட்கள் அரசாண்டான்.20

களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் இலங்கையில் இருக்க அரசியல் கில்கைய இதனேடு சிறுக்து இரும். அரசினா ஊடியர் கொன்று ஆட்சியைக் கைப்பற்று வதும் தங்கையை மகன் கொன்றும் அரசினா இராணி கொன்றும் தமயினத் தங்கை கொன்றும் கொருகினா மாமன் கொன்றும் இவ்வாறெல்லாம் இலங்கை அரசியலில் கொல்கள் மனிந்து இருந்த காலம் அது.

<sup>28.</sup> Ibid 91-92

# களப்பிரர் காலத்து இருக்குவேள் அரசர்

பாண்டி நாட்டின் வடச்கு எல்ஃக்கும் சோழ நாட்டுத் தெற்கு எல்ஃக்கும் இடைகடுவே கொடும்பாளூர் இருந்தது. கொடும்பாளுகரக் கொடும்பை என்று சிலப்பதிகாரம் கூறு நிறது. இப்போதைய புதுக்கோட்டை மாவட்டத்தில் அடங்கியுள்ள கொடும்பாளூர் புதுக்கோட்டை நகரத்துக்கு இருபத்தைந்து கல் தொஃவில் இருக்கிறது. சங்க நூல்களில் கொடும்பாளுகைரப் பற்றியும் அதனேயரசான்ட அரசர்களேப்பற்றியும் கூறப்பட வில்ஃ. அக்காலத்தில் கொடும்பாளூர் வட்டாரம் மிழிஃக் கூற்றீம் என்று பெயர் பெற்றிருந்ததாகத் தோன்றுகிறது.

தமிழ் நாட்டைக் களப்பிரர் அரசாண்ட காலத்தில் கொடும் பாளூர் வட்டாரக்கை இருக்குவேள் அரசர் அரசாண்டனர். இருக்குவேளிர், களப்பிரருக்குக்கிறடங்கி அரசாண்டனர் என்று தெரிகின்றனர். கொடும்பாளூர் மூவர் கோவில் கல்வெட்டு இருக்குவேள் பரம்பரையில் வர்க அரசர்களின் பெயர்களேக் கூறுகிறது. மூவர் கோவில் கல்வெட்டுச்சாசனம் கி. பி. 1907-ம் ஆண்டில் பழம்பொருள் ஆய்வுக் துறையினரால் கண்டுபிடிக்கப் பட்டது. 1907-08-ம் ஆண்டு அறக்கையில் இந்தச்சாசனத்தைப் பற்றிய செய்தி வெளியிடப்பட்டது.1

இந்தச் சாசனத்தின் தொடக்கமும் இறுதியும் உடைந்து போனபடியால் இது எழுதப்பட்ட காலத்தை யறிய இயலவில் க. இது சோழக்கிரந்த எழுத்திஞில் சம்ஸ்சிருத மொழியில் எழுதப் பட்டுள்ளது. இந்தச் சாசனத்தை ஆராய்ந்து திரு. நீலகண்ட —சாஸ்திரி 1943-ம் ஆண்டில் ஒரு கட்டுரை எழுதிஞார். பிறது

<sup>1.</sup> Annual Report on Epigraphy (Madras) 1907-80

<sup>2.</sup> Journal of Oriental Research, Madras 1933. pp. 1-10-

இதை இவர் தாம் எழுதிய சோழர் என்ற வரலாற்று நாவீலும் எழுதிஞர்.<sup>3</sup> மூவர் கோவில் சாசனத்தின் எழுத்து அமைப்பைக் கொண்டு, இது கி. பி. 10-ம் நூற்முண்டில் எழுதப்பட்டது என்று சாஸ்திரி கருதிஞர்.

மூவர் கோவில் கல்வெட்டுச் சாசனத்தை ஆராய்ந்த ஹீராஸ் அடிகன். இச்சாசனத்தில் காணப்படுசிற வரலாற்றுச் செய்திகளேக் கொண்டு இது கி.பி. 7-ம நூற்றுண்டில் எழுதப் கூறி ஒரு கட்டுரை எழுதினு<sup>1,4</sup> பட்டது என்று என்று ஏற்றுக்கொள்ளப்பட்டது. அடிகள் கூறிய3்க சரி அடிகளுடைய மாணவரான டாக்டர் எம். ஆரோக்கியசாயி அவர்கள் தாம் எழுதிய 'வெள்ளாறு வட்டாரத்தின் பழைய வரலாறு' என்னும் நூலில், மூவர் கோயில் சாசனம்கி. பி. 7-ம் எழுதப்பட்டது என்று கொண்டார். *நூற்ளுண்* டில் சாசனத்தில் கூறப்படுகிற இருக்குவேள் அரசர்களில் பரதுர்க்க மாகனன் என்பவன் வாதாபிஜிக் (வாதாபி நகரக்கை வென்றவன்) கூறப்படுகிறுள். செளுக்கிய அரசனுன இரண்டாம் புனிகேசியோடு போர் செய்து வென்று அவனுடைய வரதாபி **ககரத்தைக் கைப்பற்றின** முதலாம் கரசிம்மவர்மன் **காலத்தில்** (பாமல்லன் காலத்தில்) இந்தப் பரதுர்க்கமர்தனன் இருந்தான் என்பதும் இவன் நரசிம்மவர்மன் சார்பாகப் புலிசேயோடு போர் செய்து வாதாபியை வென்று 'வாதாபிஜிக்' என்று பெயர் பெற்றுன் என்பதும் தெரிகின்றன. வரதாபி ககரம் கெ.பி 642-ம் ஆண்டில் வெல்லப்பட்டது என்பதை வரலாற்ருசிரியர் யாவ**ரும்** ஓப்புக்கொண்டுள்ளனர். ஆகவே இருக்குவேளாகிய பரதுர்க்க **டார்த்த**னன் தி. பி. 642-ல் இருந்தவன் என்பதில் சற்றும் ஐயமில்**லே.** இவனுடைய காலத்தை அடப்படையாகக் கொண்டு இவனுக்கு முண்னும் பின்னும் இருர்த இருக்குவேள் அரசர் காலங்**களே** இருவாறு அறியலாம். தஃ மேறைபெயான்றுக்கு 30 ஆண்டு என்று கணக்கிட்டால் கீழ்வருமாறு இவர்களின் காலம் தெரிகிறது.

<sup>3.</sup> K. A. Nilakanta Sastri, The Colas, Vol I (1935)

Rev. H. Heras, Journal of the Royal As latic Society, January 1934.

| இருக்குவேள் அரசர்            | உத்தேசமான கா <b>லம்</b> |
|------------------------------|-------------------------|
|                              | ଛ. ଓ.                   |
| 1. இருக்கு வேள் <sup>5</sup> | <b>4</b> 35 <b>—465</b> |
| 2. பரவீர ஜிக் <i>த</i>       | 465—495                 |
| 3. வீரதுங்கள்                | 495—525                 |
| 4. அநெவீரன்                  | 5?5 <b>—</b> 555        |
| 5. அநுபமன் (சங்குஇருத்து)    | <i>55</i> 5—585         |
| 6. இநைப 3கசெளி               | 585 <b>—615</b>         |
| 7. பரதோர்க்க மேர்த்தனைன்     | 615—645                 |
| 8. சமராபிராமன்               | 645—675                 |
| 9. பூதவிக்கிரம் கேசெரி       | 675—705                 |
| 10. பராந்தகன்                | 705-735                 |
| 11. ஆதித்திய வர்மன் 6        | 735-765                 |

இதில் கூறப்படும் ஆட்சி ஆண்டுகளில் ஏறக்தாழ ஐந்து ஆண்டுகள் கூடுதல் குறைதலாக இருக்கக் கூடும்.

இதில் கூறப்பட்ட இருக்குவேள்களில் முதல் ஐந்து பேர் களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் அவர்களுக்குக் கீழடங்கியிருந்தவர் என்று தெரிகின்றனர். 6,7,8 எண்ணுள்ள அரசர் பல்லவ அரசர் கணேச் சார்ந்து அவர்களுக்கு அடங்கியிருந்தனர். 9,10,11 எண் ணுள்ள அரசர், அக்காலத்தில் சிற்றரசர் நிலேயில் இருந்த சோழர் குலத்தோடு உறவு கொண்டு பல்லவ அரசருக்கு எதிரிகளாக இருந்தனர்.

இங்கு, நம்முடைய ஆராய்ச்சிக்கு உரிய களப்பிரர் கால**ச்டில்** கொடும்பாளுரையாண்ட இருக்குவேள் அரசரைப் பற்றிக் உறுவோம். முதலாமவனுகிய இருக்குவேளின் பெயர் சாசனக் கல்வில் மறைந்துபோய் விட்டபடியால், அவனுடைய பெயர் - தேரியவில்லே. இவன் களப்பீர அரசனுக்கு அடங்கிக்

பாண்டியனுடைய யான்ப்படையை முறியடித்தவன். இவ னுடைய பெயர் கல்வெட்டில் மறைந்துவீட்டது.

M. Arokiaswamy, The Early History of the Vellar Basin, 1954
 p. 61.

கொடும்பாளுரை அசாண்டான். களப்பிரருக்கு அடங்கியிருந்த பாண்டியர் அடிக்கடி மேலெழுந்து களப்பிர அரசனுடன் போர் செய்து சுதந்தரம் பெற மூயன்றனர் என்று தெரிகிறது. அவ்வாறு பாண்டியர் களப்பிரரோடு செய்த போர் ஒன்றில், கனப்பிரர் சார்பாக இந்த இருக்குவேள் அரசன் பாண்டிய@ேடு போர் செய்து பாண்டியரின் யான்ப்படையை வென்றுன் என்று தெரி கிறது. இவனேப் பற்றி வேறு ஒன்றும் தெரியவில்லே.

இவனுக்குப் பிறகு ஆண்ட பரவீர ஜித்து என்பவன், பகைவரான வீரர்களேப் போரில் வென்றவன் என்று அவனுடைய பெயரில் தெரிகிறது. அவனுக்குப் பிறகு ஆண்ட வீரதுங்கனும் அவனுக்குப் பிறகு ஆண்ட வீரதுங்கனும் அவனுக்குப் பிறகு ஆண்ட வீரதுங்கனும் அவனுக்குப் பிறகு அள்களுடைய பெயரிலிருந்து அறிகிறேம். இவர் களுக்குப் பிறகு அரசாண்ட இருக்குவேள் அநுபமன் என்பவன். இவனுக்குச் சங்ககிருத்து(சங்கத்தைச் செய்தவன்) என்று சிறப்புப் பெயர் இருந்தது. இதனுல் இவன் சைன சங்கத்தை ஆதரித்தவன் என்று தோன்றுகிறுன். மஃலயச் துவதுன் என்னும் ஜைன முனிவர் தேனிமஃலக் குகையில் (தேனூர் மஃலக்குகையில்) தவஞ் செய்து கொண்டிருந்தார். கொடும்பாளுர் இருக்குவேள் அரசன் இந்த முனிவரைக் கண்டு வணங்கி இவருக்கு கிலத்தைக் தானஞ் செய்தான் என்று இங்குள்ள சாசனம் கூறு இறது. இந்தக்கல் வெட்டியுத்து இந்தக் குவைக்கு எதிரில் உள்ள பாறையில் எழுதப்பட்டுள்ளது. அதன் வாசகம் இது.

''ஸ்வஸ்தி ஸ்ரீ மஃயத் துவஜன் தேனூர் மஃயில் தவஞ் செய்யக் கண்டு இருக்குவேள் வந்தித்து அவிப்புறஞ் செய்த பள்ளிச் சந்தந் நாலே கால். இவ்வறங் காத்தான் அடி கித்தஞ் சென்னி. அள.''

இந்தக் கல்வெட்டில் தானஞ்செய்த அரசன் பெயர் இருக்கு வேள் என்று எழுதப்பட்டிருக்கிறது. அரசனின் சொந்**தப் பெயர்** எழுதப்படவில்ஃ.ஆறைல் இந்த இருக்குவேள் **அனுபமன்** என்பைவன் என்று கருதப்படுகிறுன். இவனுடைய சங்கிரைக்கு (கஜைன

<sup>7.</sup> ugadarimie eremkad dok. 9

சங்கத்தைச் செய்தவன், ஆதரித்தவன்) என்ற சிறப்புப் பெயர் இதை உறுதி செய்திறது. இவனுடைய ஆட்சிக் காலத்தின் பிற்பகுதியில் (இறுதியில்) சிம்மவிஷ்ணு என்னும் பல்லவ அரசன் காஞ்சியிலிருந்து படையெடுத்து வந்து களப்பிர அரசனேடு போர் செய்து வென்று சோழ நாட்டைக் கைப்பற்றினுன். அப்போது இந்த இருக்குவேள் (முன்பு களப்பிரரைச் சார்ந்திருந் தவன் பிறகு) சிம்மவிஷ்ணுவுக்குக் கீழடங்கிப் பல்லவரைச் சார்ந்து இருந்தான் என்று தோன்றுகிருன். இவனுடைய பின் சந்ததியர் பல்லவ அரசர்கினச் சார்ந்து இருந்தனர்.

இருக்குவேள் அரசரும் இருங்கோவேள் அரசரும் ஒருவரே என்று ஆரோக்கியசாமி தம்முடைய நூலில் கூறுகிருர். சங்க காலத்தில் இருந்த இருங்கோவேள் அரசருக்கும் பிற்காலத்தில் இருந்த இருக்குவேள் அரசருக்கும் யாதொரு தொடர்பும் இல்கு. அவர்கள் வேறு இவர்கள் வேறு. பெயர்களில் காணப்படுகிற ஒற்றுமை பற்றி இருவரையும் ஒருவராக ஊகிப்பது கூடாது.

கனப்பிரருக்குக் கி*ழடங்*கியிருக்க வேறு சிற்றரசர்க**ண**ப் ப**ற்றி ஒன்**றும் தெரியவில்ஃ.

<sup>8.</sup> M. Arokiaswamy, The early History of the Vellar Basin, 1954

# களப்பிரரின் வீழ்ச்சி

களப்பிரர் தமிழகத்தை ஏறக்தாழ மூன்னூறு ஆண்டுகள் அரசாண் டார்கள். அவர்களுடைய ஆட்சிக் காலத்தில் சைனமதமும் பௌத்த மதழும் கெடுகப்பரவி வளர்ந்து செல்வாக்கடைந்து பெரும்பான்மையோர் மதங்களாக இருந்தபடியாலும் களப்பிரரும் கைகளை சமயத்தவரானபடியாலும் அவர்களுக்கு நாட்டில் ஆதரவு களப்பிரர் முக்கியமாகச் சைன சமயத்தை ஆதரித் இருந்தது. சமயத்துக்கு அடுத்தபடியா**கப் பௌ**த்**த த**ார்**தவ்.** இசை**வ**ா **மதத்**துக்குச் செல்வாக்கிருர்த*து*. களப்பிரரை சூலவம்சம் எ*ன்னும்* ரிகந்தர் (தைனர்) என்று கூறுகிற<u>க</u>ு. நாட்டு நோல் என்றும் சிங்கள அரசகுமரன் தமிழ் மொக்கல்லானன். காட்டுக்கு வந்து களப்பிர அரசரை உதவி கேட்டபோது அவர்கள் அவனுக்கு சேக்னத் தலேவரைக் கொடுத்து உதவினர்கள். இதைக் **க**ளப்பிரர் பெயரைக் கூருமல் ரிகர்தர் கூறு தெற குலையம்சம் முன்னமே காட்டி ேனம். என்றை (தைனர்) கூறுவதை ஆகவே களப்பிரர் ரிகந்தர் என்று அழைக்கப்பட்டனர் என்பது தெரிகிறது. களப்பிரருக்குப் பெரும்பான்மை மதமான மதத்தின் ஆதரவு இருக்த போதிலும், காட்டில் அரசியல் ஆதரவு இல்கேயென்றே தோன்று கிறது. சேர சோழ பாண்டியர் **களப்பிரரை** பார்த்திருந்தார்கள். வீழ்**த்துவத**ற்குச் சமயம் தொண்டைநாட்டி விருந்த பல்லவ அரசர் களப்பிரரை வென்று அவர்களுடைய ஆட்சியைக் கைப்பற்றுவதற்கு கோக்கைப் பார்த்திருந்தனர். களப்பிரருக்குக் கீழடங்கியிருந்த பாண்டியர் **தாங்கள்** சுதந்திரம் பெறுவதற்குப் பெருமுயற்சி செய்ததா**க**த் தெரிகிறது. களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்திலேயே, பாண்டிய அரசர் குலக்கைதச் சேர்ந்த ஒரு பாண்டியன் இலங்கைக்குப் படை யெடுத்துப் போய் சிங்கள அரசனே வென்று அலங்கையை **அரசாண்**டான். பிள் கோகளும் பேரர்களும் அவனுடைய அவனுக்குப்பிறகு அரசாண்டதை முன்னமே அறிக்தோம்.

கி.பி.6-ம் நூற்குண்டின் பிற்பகு தியில் பாண்டியர் கனப்பிரரை வென்று தங்களுடைய பாண்டிய இராச்சியத்தை மீட்டுக்கொண்டார்கள். பாண்டியன் கடுங்கோன் பாண்டு காட்டு ஆட்சியைக் களப்பிரரிடமிருந்து மீட்டுக் கொண்டான் என்று பாண்டியர் செப்பேடுகள் கூறுகின்றன.

"அளவரிய ஆதிராஜரை அகல நீக்கி அகவீடத்தைக் கணப்ர சென்ன்னுங் கலி அரைசன் கைக் கொண்டதனே இறக்கிய பின் படுகடன் முக்கத் பரிதி போல பாண்ட்யாதி ராஜன் வெளிற் பட்டு விடுகதி ரவிரோளி விலக விற்றிருந்து வேஸ் குழ்ந்த வியலிடத்துக் கோவும் குறும்பும் பாவுடன் முருக்கிச் செங்கோ லோச்சி வெண்குடை நீழற் றங்கொளி நிறைந்த தரணி மங்கை பைப் பிறர்பாலூரியை திறவிதி நீக்கித் தன்பா ஆரிமை நண்கன மமைத்த மானம் போத்த தாள்வேந்தன் இருடுங்கா மன்ன ரொளி நகரழித்த கடுங்கோ னென்னுங் கதேர்வேற்றென்னுன்" என்று வேள்விக்குடிச் செப்பேடு கூறுகிறது. 1

''கற்றறிக்தோர் திறல் பரவக் களப்பாழரைக் களேகட்ட மற்றிரண்டோள் **மாக்கடுங்கோன்** மானம் பேர்த்தருளிய கோன்' என்று தளவாய்புரச் செப்?படு கூறுகிறது.²

பாண்டியன் கடுங்கோன், 'மானம்பேர்த்த தாணே வேங்தன்' என்றும் 'மானம் பேர்த்தருளிய கோன்' என்றும் 'செப்பேடுகளின் தமிழ் வாசகம் கூறுவதைப் போலவே, சமஸ்டுருதச் சுலோகமும் அவணே மானம் பேர்த்த கடுங்கோன் என்று கூறுகிறது.<sup>3</sup> எனவே 'மானம் பேர்த்த கடுங்கோன்' என்பது அவனுடைய சிறப்பும் பெயர் என்று தோன்றுகிறது.

பாண்டியன் கடுங்கோன் பாண்டிய நாட்டைக் களப்பிரரிட மிருந்து மீட்டுக் கொண்டபோது, ஏறக்குறைய அதே காலத்தில் தொண்டை நாட்டு அரசனை பல்லவ சிம்மவிஷ்ணு சேரழு நாட்டைக் களப்பிரரிடமிருந்து கைப்பற்றிக் கொண்டான். இந்த

<sup>1.</sup> வேள்விக்குடிச் செப்பேடு, வரி 89-46

<sup>2.</sup> தனவாய்புரச் செப்பேடு, வரி 181-132

<sup>3.</sup> தனவரப்புரச்செப்பேடு, சுலோகம் 28, வரி 89-40

வரலாந்றைப் டன்னன்கோவில் செப்பேடும் வேறூர்ப்பாளேயம் செப்பேடும் கூறுகின்றன.

''சிம்மவர்மதுடைய மகன் சிம்மவிஷ்ணு. அர்தச் சிம்மவிஷ்ணு, மற்ருரு சிம்மவிஷ்ணு என்னும் அரசின வென்றுன். அவன், பலத்தில் வெற்றி வீரணுகிய அர்ச்சுனின்ப் போன்றவன். விஸ் வித்தையிலும் வீரன். போரிலே வெற்றி கொள்வதில் சமர்த்தன்' என்றும்,

''உண்மை தியாகம் வணக்கம் போன்ற பரிசுத்தமான நற் குணங்கள் யாரிடத்தில் உள்ளனவோ, வீர குணங்கள் யாரை அடைக்கலமாகக் கொண்டுள்ளனவோ (அந்தச் சிம்ம விஷ்ணு), கவேரன் மகளான காவிரி ஆற்றை மாலேயாகவும் செழுமையான நெல்வயல் கரும்புவயல்களே ஆடையாகவும் கமுகத் தோட்டம் வாழைத்தோட்டங்களே ஒட்டியாணமாகவும் அணிந்த சோழ நாட்டைக் கைப்பற்றிஞன்'' என்றும் பள்ளன்கோயில் செப்பேடு கூறுகிறது.

''புகழ்வாய்ந்த திறவேயுடையவனும் பகைவர்களின் ஆற்றவே யடக்கும் பலமுள்ளவனுமான சிம்மவர்மனுக்கு வெற்றி வீரனுன சிம்மவிஷ்ணு மகனுகப் பிறந்தான். அவன், கழுகத் தோட்டங் களும் கெல்வயல்களும் நிறைந்துள்ள கவேரன் மகளான காவிரி ஆற்றினுல் அலங்கரிக்கப்பட்ட சோழ நாட்டைக் கைப் பற்றினுன்'' என்று வேலூர்ப்பாளேயச் செப்பேடு கூறுதிறது.<sup>5</sup>

இவ்வாறு பல்லவ அரசருடைய செப்பேடுகள் கூறுகின்றன இவற்றிலிருக்து சிம்ம விஷ்ணு என்னும் பல்லவ அரசனுடைய மகனை சிம்மவிஷ்ணு, சோழ காட்டையாண்டே சிம்ம விஷ்ணு என்னும் அரசின வென்று சோழ காட்டைக் கைப்பற்றினுள் என்றும் அறிகிறேம். சிம்மவிஷ்ணு பல்லவன் சோழ காட்டைச் சோழரிடமிருக்து வென்று கொண்டானு களப்பிரரிடமிருக்து வென்று கொண்டானு என்று செப்பேடுகள் கூறவிலில் களப்பிரரிடமிருக்து சோழ காட்டைக் கைப்பற்றினுள் என்று

<sup>4.</sup> பள்ளன்கோயில் செப்பேடு, சுலோகம் 4,5.

<sup>5.</sup> வேலூர்பாளேயச் செப்பேடு, சுலோகம் 10.

வரலாற்று அறிஞர்கள் கருதுவது முற்றிலும் உண்மை. அக் காலத்தில் சோழ நாட்டைச் சோழ மன்னர் ஆளவில்ஃ. சங்க காலத்தின் இறுதியில் களப்பிரர் தமிழகத்தைக் கைப்பற்றிஆண்ட போது சோழர் அவருக்குக் கீழடங்கியிருந்தார்கள். ஆகவே சிம்ம விஷ்ணு களப்பிரரிடமிருந்துதான் சோழ நாட்டை வென்றுள் என்பது வெளிப்படை. களப்பிரருக்குக் கீழடங்கியிருந்த சோழர், பல்லவர் சோழ நாட்டை வென்ற பிறகு பல்லவருக்குக் கீழடங்கி தைர்கள்.

பாண்டியன் கடுங்கோனும் பல்லவ சிம்மவிஷ்ணுவும் களப்பிரரை வென்று வீழ்க்கியது ஏறத்தாழ கி.பி. 575 என்று கருதப்படுகிறது. கி.பி. 575ல் அல்லது அதற்குச் சற்று முன் பாண்டியன் கடுங்கோன் களப்பிரரை வென்றிருக்க வேண்டும் என்று திரு. சதாசிவ பண்டாரத்தார் கூறுகிருர். இபி. 590-ல் களப்பிரர் வெல்லப்பட்டனர் என்று திரு, நீலகண்ட சாஸ்திரி கருதுகிருர். இ.பி. 575-ல் களப்பிரர் வீழ்ச்சியடைக்தனர் என்று கொள்வதே சரி என்று தோன்றுகிறது.

கி பி.450-க்கும் 550- க்கும் இடையில் களப்பிரர் ஆட்சி தமிழ கத்தில் இருந்தது. என்று திரு.பி.தி. சீனிவாச அப்யங்கார் கூறு கிருர். பிறகு கி.பி 6-ம் நுற்ருண்டின் இறுதியில் பாண்டியர் களப் பிரரிடமிருந்து ஆட்சியைக் கைப்பற்றிஞர்கள் என்று கூறுகிரர். அதாவது கி.பி. 450 முதல் 600 வரையில் 150 ஆண்டு களப்பிரர் ஆட்சி இருந்ததென்று கூறுகிருர். இவர் கூற்று தவறு என்று தோன்றுகிறது. ஏறத்தாழ கி.பி. 250 முதல் 575 வரையில் தமிழ் காட்டைக் களப்பிரர் ஆண்டனர் என்று கருதுவது தவருகாது.

பாண்டி நாட்டைக் கடுங்கோனும் சோழ நாட்டைச் சிம்ம விஷ்ணுவும் வென்று கொண்டபோது சேர நாட்டைச் சேர அரசன் களப்பிரரிடமிருக்கு வென்று கொண்டிருக்க வேண்டும் என்று தோன்றுகிறது. ஆணல் அக்தச் சேரனது பெயர் தெரியவில்லே

<sup>6.</sup> சதாசிவபண்டாரத்தார், பாண்டியர் வரலாறு, 1969, பக்கம் 34.

<sup>7.</sup> K. A. N. Sastry, The Pandyan Kingdom.

<sup>8.</sup> P. T. Srinivasa Iyengar, History of the Tamils, 1929, p. 534.

கனப்பிரர் தங்கள் இராச்சியத்தைச் சேர பல்லவ பாண்டியி களுக்கு இழக்துவிட்ட பிறகு அவர்கள் போரசர் ரீஃயிலிருக்து வீழ்ச்சியடைக்து சிற்றரசர் ரீஃவைய அடைக்தனர். அவர்கள் சோழ நாட்டிலே தஞ்சாவூர், செக்தஃல முதலான ஊர்களில் தங்கிச் சிற்றரசர்களாகப் பலலவ அரசருக்கு அடங்கிவிட்டனர்

மாமல்லன் (முதலாம் நரசிப்பவர்மன்) இரண்டாம் நக்கி வர்மன் ஆகிய பல்லவ அரசர் களப்பிரரை வென்றதாகக் கூறிக் கோள்கின்றனர். சளுக்கிய அரசர்களான முதலான விக்கிர மாடுத்தன், விசயாதித்தன் முதலான அரசர்கள் களப்பிரரை வென்றதாகக் கூறிக்கொள்கின்றனர். இவர்கள் வென்ற களப்பிரர் பேரரசாகத் தமிழ் நாட்டையாண்ட களப்பிரர் அல்லர், அரசை இழந்து சிற்றரசர் நீக்கையயடைந்த பிர்காலத்துக் களப்பிரர் ஆவார்.

பிற்காலத்தில் களப்பிரர் முத்தரையர் என்று பெயர் பெற்றிருந்தனர் என்று அறிகிரோம். முத்தரையர் என்னும் பெயர் சேர, சோழ, பாண்டியம் என்னும் மூன்று தரைகளே அரசாண்டவர் என்னும் பொருளுள்ள சொல்லாக இருக்கலாம். முத்தரையர், செந்தில் தஞ்சாவூர் காடுகளே யரசாண்டார்கள். முத்தரையர் களப்பிரர் அல்லர் என்று திரு. சதாசிவ பண்டாரத்தார் கருதி கிருர். "அன்றியும் தமிழ் நாட்டுக்கு று தில மன்னர் குடியினராகிய முக்கரையர் என்போர் களப்பிரரே யாவர் என்று சிலர் கூறுவது சிறிதும் ஏற்புடைத்தன்று."10

செந்திலத் தாண் சாசனங்களிலிருந்து முத்தரையரும் களப் பிரரும் ஒருவரே என்று அறிகிறேம். திருச்சிராப்பள்ளிக்கு இரண்டு கல் தொலேவில் செந்திலக் கிராமத்தில் மீனுட்சி சுந்தரேசுவரர் கோவில் மண்டபத் தூண்களில் வட்டெழுத்துக் கல்பெட்டுகள் டோணப்படுகின்றன. இவை செந்திலத் தூண் கல்வெட்டுகள் என்று கூறப்படுகின்றன. இந்தச் சாசனங்கினத் திரு. டி. ஏ. கோபிநாத ராவ் செந்தமிழ் ஆரும் தொகுதியில் வெளி

<sup>9.</sup> கூரம் செடபேடு,வரி 15; புல்லூர்ச் செப்பேடு; **பட்டத்தால் மங்கமை** செப்பேடு, சுலோகம் 9.

<sup>10.</sup> பண்டாரத்தார், பாணடியர் வரரைறு, 1969, பக்கம் 82.

**விட்டுள்**ளார். இரு. கே. வி. சுப்பிரமணிய அப்யர் இந்தத் தமிழ்ச் சாசனங்களே ஆங்கில எழுத்தில் 'எபிகிருபியா இந்திகா' என் னும் இதழில் வெளியிட்டுள்ளார்.<sup>11</sup> இந்தச் சாசனத்தில்

பெரும்பிடுகு முத்தரைய **ஒமின** குவாவன் மாறன் அவன் மானிளங் கோ வதியரைய குயின மாறன்பர மேஸ்வரன் அவன்மகன் பெரும்பிடுகு முத்தரைய ஒயின சுவரன் மாறன் அவன் எடுப்பித்த படாரிகோயில் அவன் எறிந்த ஊர்களும் அவன் பேர்களும் அவனேப் பாடிஞர் பேர்களுமித் தூன்கண்மே லெழுதின் இவை

ு என்று காணப்படுகிறது.

நான்கு தூண்**களிலு**ம் பெரும் பிடுகு முத்**தரையனுடைய** பெயர்கள் எழுதப்பட்டுள்ளன. அப்பெயர்களில் இறப்புப் **நிகள்வர கள்வன்** என்று நான்த தூண்களிலும் எழுதப்பட் — வள்ளது. கள்வரகள்வேன் என்பகைக் களவரகள்வன் என்றும் படிக்கலாம். இதினிருந்து முத்தரையரும் களவர கள்வரும் (களப் பிரரும்) ஒருவரே என்பது தெரிகிறது. முத்தரையரை நால்டியார் கூறு இறது.12

விடுவ் விடுகு முத்தரையன், சத்துருபயங்கர முத்தரையன் என்றும் முத்தரையர் பெயர்கள் சாசனங்களில் காணப்படு சென்றன.

களப்பிரரின் பின் சந்ததியார் களப்பாளர் என்னும் பெயர் பெற்றிருக்தனர். சிவஞான போதத்தை எழுதிய மெய்**கண்**ட தேவருடைய தக்தையாரின்பெயர் அச்சுத களப்பாளர் தாகும். கெற்குன்றம் கிழான் என்னும் ஒரு களப்பாள சிற்றரசன் **ஒரு** சாசனத்தில் கூறப்படுகிறுன்.<sup>13</sup>

Epigraphia Indica Vol XIII, Sendalai Pillar Inscriptions, 11. DD 134-149.

<sup>12.</sup> நாகையார், தாளாண்மை 10, மானம் 6.

<sup>18.</sup> செந்தமிழ், தொகுதி 12, பக்கம், 268,

# களப்பிரர் ஆட்சியில் சமயங்கள்

தமிழ் நாட்டிலே இருந்த பழமையான மதங்கள் சைவமும் வைணையைமும் ஆகும். இ. பி. மூன்றும் நூற்முண்டிலே **குப்த மௌரியன் காலத்திலும் அவனுடைய பேர**ணுன அசேர**கச்** சக்கரவர்த்தி காலத்திலும் ஜைன மதமும் பௌத்த மதமும் தமிழ் காட்டுக்கு வந்தன. வந்த மதங்கள் பையப் பையத் தமிழகத்தில் பரவிக்கொண்டிருந்தன. களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் ஜைனமும் பௌத்தமும் மேன்மேலும் சிறப்புப் பெற்றுப் பெருகி வளர்ந்தன. பொதுவாகக் களப்பிர அரசர்கள் ஐைன பௌத்த மதங்களுக்குச் சார்பாக இருந்தார்கள். களப்பிர அரசர் அச்சுதப் பரம்பரையினர் என்று கூறப்படுகிறபடியோல் அவர்கள் வைணவ சமயத்தார் என்று கருத வேண்டியிருக்கிறது. கூற்றுவ நாயனர் போன்ற ஒன்றிரண்டு களப்பிர அரசர் சைவ சமயத்தவராக இருந்தனர் என்பதும் உண்மையே. ஆறைல் பொதுவாகக் களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் கைஐன பௌத்த மதங்கள் சிறப்படைந்திருந்தன. இந்த மதங்கள் சிறப்படைக்ததற்குக் காரணம் இர்த மதங்களின் பிரச்சாரம் என்று தோன்றுகிறது. சைவ சமயம் சிறப்படையாமல் மங்கிக் கிடந்தது. **வைதிக மத**மும் மங்கியிருந்தது.

## களப்பிரரும் பிராமணரும்

களப்பிரர் பிராமணருக்குப் பகைவர் என்று சிலர் எழுதி யுள்ளனர். பாண்டியன் முதுகுடுமிப்பெருவழுதி, கொற்கைகிறான் தற்கொற்றன் என்னும் பிராமணனுக்கு முற்காலத்தில் வேள்விக் குடி என்னும் ஊரைத் தானங்கொடுத்ததை அவனுடைய குடும்பத்தார் பரம்பரையாக அனுபவித்து வந்ததைக் களப்பிரர் தங்கள் ஆட்சிக் காலத்தில் அந்த ஊரைப் பிடுங்கிக் கொண்டனர் என்னும் சாசனச் சான்றை ஆதாரமாகக் காட்டுகின்றனர். வேள்விக்குடிச் செப்பேடு இந்தச் செய்தியைக் கூறுகிறது. \*\*கேரல்வாக்கை பலவோட்டிக் கூடாமன்னர் குழார் தவிர்த்த பல்யானே முதுகுடுமிப் பெருவழுதி என்னும் பாண்ட்யா இராசன் காகமா மலர்ச சோல் நளிர்சின் மிசை வண்டலம்பும் பாகனூர்க் கூற்றமென்னும் பழனக்கிடக்கை நீர் நாட்டுச் சொற்கண்ணூரி சொலப்பட்ட ச்ருதி மார்க்கம். பிழையாத கொற்கை கிறானற் கொற்றன் கொண்டவேள்வி முற்றுவிக்க கேள்வி அந்தணூரி மூன்பு கேட்க என்றெடுத் தரைத்து வேள்வி சால் முன்பு ரின்று வேள்விகுடி என்றப் பதியைச் சீரோடு திருவளரச் செய்துவு. வேந்தனப் பொழுநேய் நீரோடட்டிக் கொடுத்தமையால் கீடு புத்தி தய்த்தபின் னளவரிய ஆதிராஜரை அகல நீச்சி அகனிடத் கைக் களப்ர னென்னும் கவியரைசன் கைக்கொண்டதன். இறக்கிய பின்"1

''அங்கொரு காண் மாடமாமதிற் கூடற்பாடு கின்றவர் ஆக்ரோதிக்கக் கொற்றினய் மற்றவரைத் தெற்றென கண்கு கூவி 'என்னேய் நுவகுறை' என்று முன்னுகப் பணித்தருள 'மேனுணின் குரவராற் பான் முறையின் வழுவாமை மாகக்தோய் மலர்ச் சோல்ப் பாகனூர்க் கூற்றத்துப் படுவது, ஆள்வ தாணே அடல் வேர்தேய்! வேள்விக்குடி என்னும் பியர் உடையது ஒல்காத வேற்ருணே ஓடோதவேலி உடன் காத்த பல்யாக முதுகுடுமிப் பெருவழுதி என்னும் பரிமச்வரனல் வேள்விக்குடி என்னப் பட்டது. கேள்வியாற்றரப்பட்டதன் துளக்கமில்லாக் கடற்றுண் யாய் களப்ரராலிறக்கப் பட்டது என்று சின்றவன் விஞ்ஞரப்பஞ் செய்ய.....''

களப்பிரர், வேள்விக்குடி தானக்கை இறக்கிஞர்கள் என்று செப்பேடு கூறுவது உண்மைதான். ஆறல், அதன் காரணம் பார்ப்பனர் மாட்டுப் பகையன்று. அதற்கு வேறு ஏதோ காரணம் இருக்கவேண்டும் என்று கோன்றுகிறது. களப்பிரர் பிராமண சூக்குப் பகைவர் அல்லர், களப்பிரர் பிராமணருக்குத் தானங் கொடுத்து ஆதரித்ததை 'அகலிடமும் அமருலகும்' எனத் தொடாகதுதேற செய்யுள் (இணேப்பு 1 காண்க) கூறகிறது.

<sup>1.</sup> பாணடியர் செப்பேடு பத்து, தமிழ் வரலாற்றக் கழக வெளிபிறு. 1987, வேல விக்குடி செப்டேடு:31-40

<sup>.2.</sup> வேள்விக்குடிச் செப்பேடு, வரி 104-112.

பொருகடல் வளாகம் ஒரு குடை நிழற்றி இருபிறப் பாளர்க் கிருநிதி ஈந்து மணமகிழ்ந்து அருள்புரி பெரும் அச்சுதர் கோவே

ஈன்று அந்தச் செய்யுள் கூறுவது காண்கை. இத⊜ை களப் இரர் பார்ப்டனரை வெறுத்தவர் அல்லர் என்பது தெரிஇறது.

### ஜைன சமய வளர்ச்சி

ைஜன பௌத்த மதங்கள் செழிக்கு வளர்க்கதையும் சைவ வைதிக மதங்கள் ஒடுங்கிப் போவதையும் சேக்கிழார் பெரிய புராணத்தில் செனிவாகக் கூறுகிருர்.

மேதினிமேல் சமண்சையர் சாக்கியர்தம் பொய்ம்மிகுத்தே ஆதிஅரு மறைவழக்கம் அருகி அரன் அடியார் பால் பூதிசாதன விளக்கம் போற்றல் பெருதொழியக் கண்டு ஏதமில் சீர் சிவபாத விருதயர்தாம் இடருழந்தார்<sup>3</sup>

களப்பிரர் காலத்தில் வளர்ந்து சிறப்படைந்திருந்த **ஜைன** பௌத்த மதங்கள் அவர்க**ளின் ஆட்**சிக் காலத்துக்கு**ப் பிறகும்** சிறப்படைந்திருந்ததைச் சேக்கிழார் கூறுகிருர்.

மெய்வகை நெறிபில் ஙில்லா விண அமண் சமபம் மிக்குக் கைவகை முறைமைத் தன்மை கழியமுன் கலங்குங்கா**ண**் என்றும்

பூழிபர் தமிழ்நாட்டுள்ள பொருவில் சீர்ப்பதிகள் எண்ணம் பாழிபும் அருகர்மேவும் பள்ளிகள் பலவும் ஆகிச் சூழிருட் குழுக்கள் போலத் தொடை மமிற்பீலி யோடு மூழிகீர் கையிற்பற்றி அமணைரே யாகி மொய்ப்ப<sup>5</sup> என்றம்

திருஞான சமபாத நாயஞர்புராணம் 18 சமண்-சமணர்; சாக்கியர்-டுடனத்தா; அரு +றை வழக்கம்- வேத வேள்வி செய்யும் வைதைக் மதம்; அரன்-சிவன்; பூதிசாதனம்-திருநீற்றுச் சாதன்ப)

<sup>4.</sup> இருஞானசம்பகத காயஞர் புராணம் 599

<sup>5.</sup> திருஞான சமயந்த காயஞர் புராணம் 601. (பூழியர் தமிழ்காடு. பாணடிகாடு; பாழி-குகை; அருகா-ஜைனர்)

பறிமவிர்த் தவேயும் பாயும் பீலியும் தடுக்கும் **மேனிச்** செறிபு முக்குடையுமாகித் திரிபவர் எங்கும் ஆகி அறியுமச் சமயநூலின் அளவினில் அடங்கிச் சைவ நெறியினில் சித்தஞ் செல்லா ஙிலேமையில் ஙி. முங்காண்

என்றும் சேக்கிழார் கூறுகிருர். இது களப்பிரர் வீழ்ச்சிக் காலத் துக்குப் பின் கி. பி. 7-ம் நூற்ருண்டில் சமயங்கள் இருக்த வீண். இந்தவீண் களப்பிரர் காலத்திவிருக்து தொடர்க்து இருக்தது.

மதுரையை யாண்ட களப்பிரர் அரசன் ஒருல**ன் சிவன்** கோவில்களில் வழிபாடு செம்மைபாக கடக்காதபடி தடை செய்தான். சிவன்கோவிலில் சக்தனக் காப்பு வழிபாடு கடக்காத படி தடைசெய்தான்.<sup>7</sup> அவன் சடையன் (சிவன்) அடியாரை வன்மை செய்தான்.

ம . க்குகைகளிலே சமண (ஜைன) சமயத்த முனிவர்கள் தங்கித் தவஞ்செய்தார்கள். அவர்கள் பாண்டிகாட்டிலே எட்டுக் குன்றுகளில் இருந்தனர். அந்த மலேகளே 'எண்பெருங் குன்றம்' என்றம், அங்கிருந்து தவஞ்செய்தவர்களே 'எண்பெருங் குன்றத்து எண்ணுயிரவர்' என்றும் சேக்கிழார் பெரிய புராணத்திக் கூறுகிருர். 'ஆண்மாமில் ஆதியாய இடங்களில்' ஜைனமுனிவர் இருந்ததைக் திருஞானசம்பந்தர் கூறுகிருர். 'எண்பெருங் குன்றத்து எண்ணுயிரம் சமணர்' என்று கூறுவதன் பொருங் மில யொன்றுக்கு ஆயிரம் பேராக எட்டுமிலைகளில் எட்டாயிரம் சமணர் என்று கருதக் கூடாது. ஆயிரம் என்பது இங்குப் பேருந் தொகையைக்குறிக்கிறது.

ஆர்னம**்**ல, அழகர்ம**்**ல, திருப்பரங்கு**ன்**றம், சம**ணர்ம**் கழுகும**்**ல, சித்தன்னவாசல், கொங்கர் புளியங்குளம், கி**ழைவனவ**ு

<sup>8.</sup> திருஞானசம்டந்த நாயளுர் புதாணம் 602

<sup>7,</sup> சுர்த்திக் யஞர் புராணம் 17

<sup>🌯 ்</sup> திருஞானசம்பந்த நாயனர் புராணம் 631, 855

திருவாலவாயப் பதிகம்

மூத்தப்பட்டி, காகமலே (விக்கிரம மங்கலம்) சித்தர்மில், விருச்சியூர், மருகால் தல் முதலான மிலக்குன்றுகளில் ஜைனத் துறவிகள் தங்கித் தவஞ்செய்ததற்கு அடையாளமாக இன்னும் அங்கெல்லாம் ஜைனத்திர்த்தங்கரர்களின் திருமேனிகளும் வட்ட டெழுத்துச் சாசனங்களும் காணப்படுடின்றன. களப்பிரர் வருவதற்கு முன்னேயே இந்தக் குகைகளில் ஜைனமுனிவர் இருந்து தவஞ்செய்தனர். சில குகைகளில் பௌத்தப் பிக்குகளும் தங்கித் தவஞ்செய்தனர். சில குகைகளில் பௌத்தப் பிக்குகளும்

களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்திலே, பல்லவ அரசர் ஆட்டு செய்த தொண்டைநாட்டிலும் ஜைனமதம் சிறப்பாக இருந்த**து** குணைபைரன் என்றும் குணதேரன் என்றும் சிறப்புப்பெயர் படை**த்த ப**கேர்திரவர்மனும் ஜைனசமயத்தவனைக இருர்*தான்* **அறிகி**ரும். பாட**லி**நகரத்தில் தொண்டை **காட்டிலே** (திருப்பாதிரிப் புவியூரில்) அந்தக் காலக்கில் பேர் போ*ன* திகப்பரதைனமடம் இருந்தது. அந்த ஜைனமடத்தில் சிம்ம சூரி என்னும் ஜைனப்பெரியார் இருந்து லோகவிபாகம் எனனும் பெயருள்ள ஜைன மதநாலேச் சமஸ் கிரு த பாகைஷ் பில் மொழி அறி இழுந். பெயர்த்தார் என்று பாணாராஷ் **டிரத்தில்** (தொண்டைநாட்டில்) பா**டலி** நகரக்கில் இருர்தபோ*து அ*வர் சகர ஆண்டு 330-ல் (இ.பி. 458-ல்) சிம்பவர்மன் என்றும் அரசனுடைய 22-ம் ஆட்சியாண்டில் இந்த நூல் அவர் பெயர்க் தெழுத்னர். 10 இந்த ஜைனமடத்திலே கி.பி.7-ம் நூற்றுண்டின் மருள்கீக்கியார் என்பவர் *தொட*க்கத்தில் (பிறகாலத்தில் திருராவுக்கரசர்) தருமசேனர் **என்**னும் பெயர்பெற்று <u>மட</u>த் தல்வராக இருந்தார்.<sup>11</sup>

் தேவசேனர் என்னும் ஜைன: சமய ஆசாரியர், விக்கிரங் சம்வத்சரம் 909-ல் (கி.பி. 853-ல்) திகம்பரதர்சனம் என்னும் நூலே எழுதிஞர். அந்த நூலில் அவர், பாண்டி காட்டில் வச்சிர கூக்தி ஆசாரியர் திரமின் (சிராவிட-தமிழ) சங்கத்தை கிறுவினதாக எழுதியுள்ளார். பூஜ்ஜிய பாதர் என்னும் தேவ கந்தி ஆசாரியரிண்

<sup>19</sup> Mysore Arhaeological Report for the year 1909-10.

<sup>11.</sup> திருகாவுக்கரசு காயஞர் புராணம் 88, 89, 40

மாணுக்கர்களில் வச்சிர நந்தி ஆசாரியாரும் ஒருவர். வச்சிர நந்தி விக்கிரம ஆண்டு 525-ல் (கி.பி.470க்) தக்கிண மதுரையில் (பாண்டி காட்டு மதுரையில்) திரமின சங்கத்தை சிறுவிஞர். இந்தக் காலம் மதுரையில் கனப்பிர அரசர் ஆட்சிசெய்த காலம். ஜைன மதக்கை ஆகரிக்கவராகையால் காலத்நில் வச்சிராந்தி திராவிட்சங்கத்தை (தைன முனிவர்களின் தொவிட சங்கத்தை) ரிறுவிஞர், ஏற்கனவே பாண்டி நாட்டில் வேர் **ஊரன்றி நிஃ**லத்திருந்த சமணை சமயம், **ஜைனத்** கொண்ட திராவிட சங்கத்தை வச்சிர கக்தி மதுரையில் **கிறுவின** மேன்மேலும் தழைத்து வளர்வதற்குக் *கா நண் மாக* இருந்தது. சமணை சம்பத்கை வளர்ப்பதற்காக வச்சிர அறைத்த திரமின சங்கத்தையும் சங்ககாலத்தில் ப**ாண்டிய**ர் தமிழ்மொழியை வளர்க்க அமைக்த தமிழ்ச் சஙகத்தையும் ஒன்று: என்று கருதுவது கவற. இந்த இரண்டு சங்கங்களும் வெவ்வேறு காலக்குல் வெவ்வேறு காரணத்துக்காக அமைக்கப்பட்ட சங்கங்கள். இரண்டையும் ஒன்ருக இஃணக்துக் கூறுவது வரலாறு அறியாதவரின் தவருண கூற்றுகும். (இஃணப்பு 2 கோண்க)

### பௌத்த சமய வளர்ச்சி

பௌத்தமதம் பி.மு. மூன்மும் நூற்முண்டில் அசோச சக்கரவர்த்தியின் ஆட்சிக்காலத்தில் தமிழகத்துக்கு வந்தது என்று கூறினேம்.<sup>13</sup> பௌத்தப் பிக்குகள் நாடெங்கும் பிரசாரஞ் செய்து பௌத்தமதத்தை வளர்த்தார்கள். ஆகவே பௌத்தமதம் பையப் பைய வளர்ந்து தமிழ்நாட்டில் சிறப்படைந்தது.களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் பௌத்தம் தமிழ் நாட்டில் மேலும் பரவி வளர்ந்தது. தமிழகத்தக்குப் பக்கத்தில் உள்ள இலங்கையிலும் பௌத்தமதம் பரவியிருந்தபடியால் அதன் காரணமாகவும் பௌத்தம் வலிவு பெற்றிருந்தது.

திருநாவுக்கரசரும் திருஞானசப்பர்தரும் தங்களுடைய தேவாரப் பாடல்களில் பிண்டியர் போதியரையும் சாக்கியர் சமணரையும் கூறுகிருர்கள். (பிண்டியர்-சமணர், போதியர்-

<sup>12.</sup> மயில் சீனிவேங்கடசாமி, பௌத்தமும் தமிலும்.

-பெளத்தர், சாக்கியர்-பெளத்தர், சமணர்- ஜைனர்) தேவார காலத்துக்கு முன் (கி.பி.?-ம் நூற்ருண்டுக்கு முன்பு) களப்பிரர் காலத்தில் சமணசமயக்கைப் போலவே பௌத்தமகமும் செழித்திருந்தது. களப்பிரர் காலத்தில் இருந்த பௌத்தர்களின் ஊர்கள் சில தெரிதின்றன. காவிரிப் பூம்பட்டினம், உறையூர் (உரகபுரம்), பூதமஙகலம், சங்கமங்கை, நாகைப்பட்டினம், மயூரபட்டணம், மதரை, பாண்டிநாட்டுத் தஞ்சை, காஞ்சிபுரம் மூதலான ஊர்கள் பௌத்தமதம் வேரூன்றியிருந்த ஊர்களாகும்.

### சாக்கியநாயனர்

திருத்தொண்டர் புராணத்தில் (பெரியபுராணத்தில்) சாக்கி**ய** காயஞர் புராணமும் ஒன்று. சாக்கிய நாயஞர் பௌக்க மதத்தவர். (சாச்டெய்-பௌத்தம்) இவர் பழைய சிவனடியார்களில் ஒருவர். பௌத்தராக இருந்துகொண்ட்ட சிவனே வழிபட்டவர். கி.பி.7-ம் தரு நாவுக்**கரசருக்குச்** வாழ்க்கிருக்க **நாற்றுண்**டில் **தாற்**ருண்டுகளுக்கு முன் இருந்தவர் சாக்கிய நாயனர் தொண்**ரடை** நாட்டில் சங்கமங்கை என்னும் ஊரில் பிறந்தார். பிறகு காஞ்சி **புரத்துச்குப் போய் அ**ங்கு அக்காலத்தில் பேர்போன பௌத்**த** ஆசிரியர்களிடம் சென்று சமயக்கல்வி பயின்ருர். வயது வக்தபிறகு துறவு பூண்ட இவர் ஆடையணிர்து பௌத்தப் பிக்கு ஆளுர்.<sup>13</sup> சில காலஞ்சென்ற பிறகு சைவ சமயத்தை மேற் கொண்டார். **சிவலி**ங்க வழிபாட**க**ுச் செய்ய எண்ணினர். ஆனை, அக்காலத்தி**ல்** பௌத்தமதம் பலமாக இருந்த டியால், வெளிப்படையா**கப்** பௌத்த மதத்தை விட்டுச் சைவ சமயத்திற்கு வர இயலாம**ற்** போயிற்று. சிவனிங்கப் பூசைசெய்த பிறகு உணவு கொள்ள வேண்டும் என்று அவர் உறுதிகொண்டார். இவர் அணிந்த பௌத்தத் தோற்றத்தை மாற்றுமில் ஒரு பொட்டவீல் இருக்க சுவலிங்கத்தைச் சிறு கல்லால் எறிந்து, அக்கல்லே மலர் போலப் **பாவித்த**ப் பூசைசெய்தார் இவ்வாறு நாள்தோறும் தவ**ருமல் செய்து வ**ந்தார். இச்செய‰க்கண்ட பௌத்தர் சிவலிங்கத்தைக் **கல்லா**ல் எறிறெருர் என்று எண்ணி மறிழ்க்தனர்.

<sup>13.</sup> சாக்கியகாயஞா புராணம் 2, 8, 4

அக்காலத்தில் பௌத்தமதம் ஆதிக்கம் பெற்றிருந்தது என்பதும் கைச்வசமாயம் எளிய இஃயில் இருந்தி தென்பதும் தெரிகிச்றைன.

் களப்பீரர் ஆட்சிக்டோலத்தில் தமிழ் நாட்டில் பேர்போண பௌத்தர்கள் இருந்தார்கள். அவர்களுடைய முழுவரலாறு தெரியவில்லே. அங்குமிங்குமாகச் சில பௌத்தப் பெரியார் களுடைய வரலாறுகள் தெரிகின்றன.

#### . **சங்கமி**த்திரர்

இவர் சோழ நாட்டில் இருக்க தமிழ்ப் பௌக்தர், கி. பூ. 4-ம் நூற்ருண்டின் முற் பாதியில் இருக்கவர். மகாயான பௌத்த மதக்கைச் சேர்ந்த இவர் இலங்கைக்குச் சென்று தம்முடைய மகாயான பௌத்தக் கொள்கையை அங்குப் பிரசாரஞ்செய்தார். இவர் காலத்தில் இலங்கையில் கோதாபயன் (மே வண்ணுபயன்) என்னும் அரசன் (கி.பி. 302-315)அரசாண்டிருக்கான். அக் இலங்கையில் தேரவாதப் பௌத்தம் (சனயானம்) கெடுங்காலமாக இருக்து வக்தது. அப்போது அநுராதபுரத்தி<del>ல்</del> அபயதிரி விகாரையில் இருக்த அறுபது பௌத்தப்பிக்குகள் வைதுல்ய மதத்தை (மகாயான பௌத்தத்தை) மேற்கொண்டனர். அதைகண்ட மகாவிகாரையில் இருந்த தேரவாத பௌக்தப்பிக்குகள் அரசனிடஞ்சென்று அபயதிரிவிகாரைப் பிக்குகள் பௌத்தக்கை மேற்கொண்டதையும் பழைய தேரவாத பௌத் தத்தைக் கைவிட்டு விட்டதையும் கூறினர்கள். கோதாபம அரசன், மகாயான பௌத்தத்தைக் கைக்கொண்ட பிக்குகளேயும் நாடுகடத்திவிட்டான்.

நாடு கடத்தப்பட்ட பிக்குகள் சோழ நாட்டுக்கு வந்து சங்கமித்திரரைக் கண்டனர். சங்க மித்திர், இலங்கைக்குப் போய்த் தம்முடைய மகாயான பௌத்தக் கொள்கையை சிலநாட்ட உறுதிகொண்டார். அவர் இலங்கைக்குப் போய் தல்நகரமர்ன அநுராதபுரத்தில் மகாயான பௌத்தத்தைப் போநித்தார். அப்போது தேரவாத பௌத்தப் பிக்குகள் இவரைப்பற்றி அரசனிடம் கூறிஞர்கள். அரசன் சங்கமித்திரரை அழைத்துத் தேரவாத பௌத்தரின் தல்வரான சங்கபாலருடன் சம்பவாதம் செய்யும்படிக் கூறிஞன். சங்கபாலரும் சங்கமித்திரகும் அரச சபையில் வாதம் செய்தார்கள். வாதத்தின் மகாயான பௌத்தரான சங்கபித்திரர் செற்றியடைந்தார். அரசன் இவருடைய ஆழ்ந்த புலமைமையடிம் கல்வியையும் பாராட்டிஞென். தன்னுடையை பின்னி களான நேட்டதிஸ்ஸன், மகாசேனன் என்பவர்கினை இவரிடம் கல்விகற்க மாணுந்கராகவிட்டான். இதனுல், சங்கபித்திராரீன் மகாயான பௌத்தம் இலங்கையில் பரவத் தொடங்கிற்று.

கோதாபயன் இறந்தபிறகு அவனுடைய மகனை இஜட்ட திஸ்ஸன் முடி சூடி அரசாண்டான் (கி.பி. 323-333). அவன் காலத் தில் சங்கமித்திரர் சோழ நாட்டுக்கு வந்துவிட்டார். இதட்ட திஸ்ஸ லுச்குப் பிறகு அவனுடைய தம்பியான மகாசேனன் அரசனுன். (கி.பி. 34—361) இந்த அரசன் காலத்தில் சங்கமித்திரர் சோழ காட்டிலிருந்து இலங்கைக்குப் போய் மீண்டும் தம்முடைய மகாயான பௌத்த மதத்தைப் பிரசாரஞ்செய்து பரப்பினர். அரசனுடைய அமைச்சனுன சோணன் என்பவன் இவருக்கு உதவியாக இருந்தான், தேரவாத (சுனயான) பௌத்தருக்கும் மகாயான பௌத்தருத்கும் சமயச் சார்பாகப் பகைமை முற்றிற்று. அதன் காரணமாக சங்கமித்திரர் கொல்லப்பட்டு இறந்தார்.14

### புத்ததத்த மகாதோர்

புத்ததத்த மகாதேரர் சோழகாட்டுத் தமிழர். பௌத்தமதத் துறைவியாக வாழ்ந்தவர். பாலி மொழியில் எழுதப்பட்ட பௌத்த மத நூல்களேயும் திரிபிடகங்களேயும் நன்ருகக் கற்றவர். டாலி மொழியில் இனிமையாகக் கவி இயற்றும் ஆற்றல் பெற்றவர். இ. பி. 5-ம் நூற்ருண்டின் முற் பாதியில் வாழ்ந்திருந்தார். தேரர் என்பது பௌத்தப்பிக்குகளில் சிறந்தவருக்கு வழங்கும் பெயர். ஆசாரியர் என்றும் தோர் என்றும் இவர் சிறப்புப் பெயர் பெற்று ஆசாரிய புத்ததத்ததேரர் என்று பெயர் கொண்டிருந்ததிலேயே இவருடைய சிறப்பும் உயர்வும் நன்கு தெரிகிறது. இலங்கையை யாண்ட சிறிதட்டன் (கி. பி. 409—430) காலத்தில் இவர் இலங்கையை யாண்ட சிறிதட்டன் (கி. பி. 409—430) காலத்தில் இவர் இலங்கைக்குச் சென்ற அநுராதபுரத்திலிருந்த மகாவிகாறை என்னும் பௌத்த விகாரையில் தங்கியிருந்தார். சிறிகுட்ட அரசுனுக்கு மகாகாமன், ஸ்ரீரிவாகன் என்னும் பெயர்களும் இருந்தன.

<sup>14,</sup> wareser, 87-un#Ceps 88,

புத்ததத்த மகாதேரர் கவீரபட்டியை (காவிரிப்பூம்பட்டினம்) உரகபுரம் (உறையூர்) பூதமங்கலம், காஞ்சிபுரம் முதலான ஊர் களில் இருந்த பௌத்த விசாரைகளில் தங்கியிருந்தார். அநுராத புதத்து மகாவிகாரையில் இருக்தபோது அக்த விகாரையின் தஃவை ரான சங்கபால மகாதேரரின் வேண்டுகோளின்படி இவர் உத்தர **வீனிச்சயம் என்றும் நா**ஃ எழுதிஞார். காவிரிப்பூப்பட்டினைத்தில் அரசனுடைய அமைச்சனுக இருந்த கண்ணதாசன் **கட்டின பௌத்த வி**காரையில் இவர் தங்கியிருந்தபோ*து* தம் முடைய மாணவரான புத்தசிகா என்பவரின் வேண்டுகோளின்படி இவர் மதுரார்த விலாசினீ என்னும் நூல்ல எழுதிஞர். **திரிபிடக**த்தில் ஒன்ருன சூத்திரபிடகத்தில் குட்டக **கோயம்** என்றும் பிரிவில் புத்தவம்சம் என்றும் உட்பிரிவுக்கு உரையாகும். ஆகையால் இந்த நூலுக்கு புத்தவம்சாட்டகதா (புத்தவம்சத்தின் . அர்த்த கதை) எ*ன்* றும் பெயர் உண்டு. இவர் தம்முடைய **சீடரான** வேண்டுகோளின்படி வினயவினிச்சயம் புத்தசிகா என்பவரின் என்னும் நூல்யும் எழுதிரை, சோழ ராட்டில் பூதமங்கலம் என்னும் ஊரில் வேணு தாசர் என்பவர் கட்டிய பௌத்த விகாரை யில் தங்கியிருந்தபோது இவர் இந்த நூல் எழுதினூர். **இந்த நூல்.** களப்பிர அரசன் அச்சுத விக்கந்தன் ஆட்சிக் காலத்தில் எழுதப் பட்டது.<sup>18</sup>

புத்ததத்த மகாதேரர் தம்முடைய இன் இஞரு மாணவரான கமதி எக்பவரின் வேண்டுகோளுக்கு இணங்கி அபிதம்மாவதாரம் என்னும் நூல்யும் எழுதிஞர். இது, திரிபேடகங்களில் ஒன்ளுன அபிதம்ம பீடகத்துக்குப் பாயிரம் போன்றது. ரூபா ரூப வீபாகம் என்னும் நூல்யும் இவர் எழுதியுள்ளார். புத்தபெருமானேப்பற்றி ஜிலைங்காரம் என்னும் நூல்யும் இவர் எழுதியதாகக் கூறுவர். இவர் எழுதிய இந்த நூல்கள் எல்லாம் பாலி மொழியில் எழுதப் பட்டவை. புத்ததத்த மகாதேரரும் புகழ்பெற்ற புத்தகோஷ மகாசாரியரும் சம காலத்தவர். இவர்கள் இருவரும் ஒருவரை பொருவர் சுக்தித்துள்ளனர். 16

<sup>15. &#</sup>x27;பௌத்தமும் தமிழும்' என்னும் தூலக்காண்க்.

<sup>16.</sup> Ibid

### **குடிதி, ஜோதிபாலர்**

இவர்கள் இருவரும் தமிழப் பௌத்தப் பெரியார்கள். புத்த தத்த மகாதேரர் வாழ்ந்த கி. பீ ப்-ம் நூற்முண்டில் இருந்தவர்கள். காஞ்சிபுரத்தில் ஒரு பௌத்த விகாரையில் இவர்கள் இருந்தனர். புத்தகோஷ ஆசாரியர் காஞ்சிபுரத்துக்கு வந்து இவர்கள் இருந்த விகாரையில் தங்கியிருந்தார். இவர்களின் விருப்பப்படி புத்த கோஷாசாரியர் ஸாரத்த பகாசினி, மஞேரத பூரணி என்றும் இரண்டு பௌத்தமத நூல்கினப் பாலி மொழியில் எழுதிஞர். குமதியும் ஜோதிபாலரும் புத்தகோஷரை இலங்கைக்குப் போய் அதுராதபுரத்து மகாவிகாரையில் இருந்த பௌத்த மத நூல்கின ஆராயும்படி தூண்டிஞர்கள். அப்படியே அவர் அங்குப் போய்ப் பௌத்த மத நூல்கின எழுதிஞர். இந்தச் செய்தியை அவரி எழுதிய மகுரைத பூரணி என்றும் நூலில்,

ஆயாசிதோ ஸூமதிஞதேரேன பத்தந்த ஜோதிபா**லேன** காஞ்சீபுரா திஸூ மயா புப்பே ஸத்திம் வுமைதே**ன** என்ற கூறியுள்ளார்,<sup>17</sup>

## **புத்தமித்திரர்**

புத்தமித்திரர் என்று பெயர் பெற்ற பெடித்தத் தேரர்கள் கிலர் இருந்தனர். அவர்களில் வீரசோழியம் என்னும் இலக்களை நூல்ல எழுதிய புத்தமித்திரர் களப்பிரர் காலத்தவர் அல்லர், பீற்காலத்தில் இருந்தவர். இங்குக் கூறப்படுகிற புத்தமித்திரர் மயூரப்பட்டணத்தில் ஒரு பௌத்த விகாரையில் இருந்தவர். மயூரப்பட்டணம் என்பது இப்போது 'மாயவரம்' என்று கூறப் படுகிற மாயூரமாக இருக்கலாம். புத்தகோஷாசாரியர் மயூர பட்டணத்துப் பௌத்த விகாரைக்கு வந்து தங்கியிருந்தபோது இந்தப் புத்த மித்தரரின் விருப்பப்படி 'பஞ்ச சூடானி' என்றும் நூல்லப் பாலி மொழியில் எழுதிஞர். இந்த நூல் திரிபிடகத்தின் ஒரு பகுதியாகிய மஐ்லிமரிகாயத்துக்கு உரை நூல் ஆகும்.

<sup>17.</sup> Ibid

### ஆசாரிய திக்காகர்

இவரைக் தின்னகர் என்றுங் கூறுவர். காஞ்சிபுரத்துக்குத் கேற்கே இருந்த சிம்மவக்த்ரம் என்னும் ஊரில் இவர் பீறந்தார். சிம்மவக்தரம் என்பது சியமங்கலம் என்னும் ஊராக இருக்கலாம் என்று தோன்றுகிறது. (சிம்மம்-சிங்கம்-சியம்) சியமங்கலம் செங்கற்பட்டு மாவட்டம் காஞ்சிபுரம் தாலுகாவில் உள்ளது. இவ்வூரில் பீராமண குலத்தில் பீறந்தவராகிய இவர் வைதிக தூல்களேக் கற்றுப் பீறகு காஞ்சிபுரத்தில் பௌத்க நூல்களேக் கற்றுப் பௌத்தப் பீக்கு ஆனர். பீறது வடஇந்தியாவுக்குப் போய் அங்குப் பேர் போன வசுபந்து என்னும் பௌத்த ஆசிரிய கிடத்தில் மகாயான பௌத்த நூல்களேக்கற்றுத் தேர்ந்தார். பீன்னர் களாந்தா பல்கிலக்கழகத்துக்குச் சென்று பல காள் தங்கி அங்குப் பல நூல்களேக் கற்றுர். இவருடைய மாணவர்களில் காஞ்சிபுரத்திலிருந்த தரும்பால ஆசாரியரும் ஒருவர்.

ஆசாரிய திக்காகர் தர்க்க நூக்கின நண்கு கற்றவர். சியாயப் பீரவேசம், கியாயத்துவாரம் என்னும் இரண்டு தர்க்க நூல்கின இவர் வடமொழியில் எழுதிஞர். இவர், பௌத்த மதத்தில் விஞ்ஞரனவாதப் பிரிவை உண்டாக்கிஞர் என்பர். வசுபந்து பெ.பி.420 முதல் 500 வரையில் வாழ்ந்திருந்தார் என்று கூறப்படு செறபடியால் அவரிடம் பயின்ற இவரும் கி.பி.5-ம் நூற்ருண்டில் வாழ்ந்தவராதல் வேண்டும். இவர், பற்பல நாடுகளுக்குச் சென்று பலரோடு தர்க்கவாதம் செய்து மீண்டும் காஞ்சிபுரத்துக்கு வந்தார் என்பர். காஞ்சிபுரத்துக்கு வருவதற்கு முன்பே ஒருயா காட்டில் காலமானர் என்று சிலர் கூறுவர். 18

### போதிதருமர்

இவர் காஞ்சிபுரத்தை யரசாண்ட ஓர் அரசனுடைய மகன். இவர் பௌத்தமதத்தைச் சேர்ந்து பௌத்தப்பிக்கு ஆளூர்: பௌத்த மதத்தில் தியானமார்க்கம் என்னும் பிரிவைச் சேர்ந்தவர்.

<sup>18. &#</sup>x27;ஃபளத்தமும் தமிழும்' என்னும் தூலில் 'தமிழ் காட்டுப் பௌத்தப் பேசியார் என்னும் தஃப்புக் காண்க

இ.பி.520-ல் இவர் சினாராட்டுக் கான்டன் பட்டினம் போய்ச் சேர்ந்தார். இ.பி. 525-ல் சினதேசத்துக்குப் போளுர் என்று சிலர் கூறுவர். சின நாட்டிலும் ஐப்பான் தேசத்திலும் இவர் தம் முடைய பௌத்தக் கொள்கைகையைப் பரப்பிஞர். இவர் போதித்த பௌத்தக் கொள்கையைச் சினர் சா'ன் மதம் என்பர் ஐப்பானியர் ஜென்மதம் (zen Buddhism) என்பர். போதிதருமரைச் சினர் தமக்குரிய இருபத்தெட்டுச் சமய குரவர்களில் ஒருவராகப் போற்று கிருர்கள். ஐப்பான்தேசத்திலும் சினதேசத்திலும் இவருடைய கிணேவரகக் கோயில்கள் உண்டு.

### காஞ்சி தருமபால ஆசாரியர்

இவர் காஞ்சிபுரத்தில் பிறந்து வாழ்ந்தவர். காஞ்சிபு**ரத்து** அரசனுடைய அமைச்சராக இருந்த ஒருவரின்மகன், பெற்ரோர் இவருக்குத் திருமணஞ்செய்யத் தொடஙகினபோது இவர் திருமணத் துக்கு உடன்படாமல் பௌத்த மதத்தைச் சேர்ந்து பௌத்தத் துறவீயானர். பல நாடுகளுககுச் சென்று தம்முடைய கல்வியை வளர்த்துக் கொண்டார். திக்காகரிடத்திலும் இவர் சமயக் கல்வி பயின்ருர். வடநாட்டில் சுற்றுப் பிரயாணம் செய்தபோது கௌசாம்பி நகரத்தில் பௌத்தருக்கும் வேறு மதத்தாருக்கும் சமயவாதம் நடந்தபோது பௌத்தர் எதிர்வாதம் செய்ய முடியாத **ரி**ஃவயில் இருந்ததைக்கவ்≀டு இவர் த**னி**த்து நின்று எதிர்வாதம் செய்து வெற்றி பெற்றுர். எதிர்வாதம் செய்தவர்களேயும் தூலமை தாங்கிய அரசனேயும் பௌத்தமதத்தை மேற்கொள்ளச் செய்கார். இவர் மகாயான பௌத்த மதத்தைச் சேர்க்கவர். ஈனயான பௌத்த3ராடு ஏழுகாட்கள் சமயவாகஞ் செய்து அவர்க**ளே** வென்று தம்முடைய மகாயான பௌத்தக் கொள்கையை கிகே காட்டினர்.

தரும்பால ஆசாரியர் பல நூல்லோக் ஏற்றுத் தேர்ந்த பேராசிரியராக விளங்கின படியால், அக்காலத்தில் புடிழ் பெற்றிருந்த நளாந்தாப் பல்லிலக்கழகத்தின் தீலமைப் பேராசிரி யராக இவர் சியமீக்கப்பட்டார். இந்தப் பதவி எளிதில் வாய்ப் பத அன்று. தறைபோகக் கற்ற பேரறிஞர்கட்கே இந்தப் பதவி கிடைக்கும். இவர் இளமையிலேயே காலமாளுர் என்பர். கி.பி 528 முதல் 560 வரையில் இவர் உயிர்வாழ்ந்திருந்தார் என்று தெரிகிறது. இவருக்குப்பிறகு இவருடைய மாணுக்கரான சில பத்திரர் நளாந்தரப் பல்கிலக் கழகத்தின் தேல்வராளுர்.<sup>20</sup>

### **் தஞ்சை** தரும்பால் ஆசாரியர்

இவர் பாண்டி நாட்டுத் தஞ்சாலூரில் இருந்தவர். 'தம்பரட்டே வசந்தேன நகேரே தஞ்சா நாமகே' என்று கூறப்படுகிறபடியால், தம்பராட்டிரமான தாம்பிரபரணி பாய்கிற திருசெல்வேலியில் இருந்த தஞ்சை நகரத்தைச் சேர்ந்தவர் என்று தெரிகிருர். சோழ நாட்டுத் தஞ்சாலூரில் இவர் இருந்தார் என்று திரு.பி. எரி. லா அவர்கள் கருதுவது தவறு.<sup>21</sup> தரும்பால ஆசாரியர் பாவி மொழி யிலுள்ள பௌத்தமத நூல்கின நன்குக்கற்றவர். தமிழ் சிங்களம் பாவி மொழிகின நன்ருகக் கற்றவர். பௌத்த உரையாசிரியர் களில் சிறந்தவர். இலங்கையின் அநுராதபுரத்தில் இருந்த மகா விகாரை என்னும் பௌத்தப் பள்ளிக்குப் போய் அங்குத் திரிபிட கங்களுக்குச் சிங்கள மொழியில் எழுதப்பட்டிருந்த உரைநூல் கினப் பயின்றுர். பிறகு தமிழ்நாட்டுப் பௌத்தப் பள்ளிகளில் இருந்த பிடகநூல்களின் திராவிட (தமிழ்) உரைநூல்கினப் பயின்றுர்.

குத்திரபிடகத்தின் ஐந்தாவது பிரிவாகிய குட்டக கிகாயத் தைச் சேர்ந்த உதான, இதிவுக்கக, விமானவத்து, பேதவத்து, தேரகாதா, தேரிகாதா, சரியாபிடகம் என்னும் பகுதிகளுக்கு தரும பால ஆசாரியர் பாலி மொழியில் சிறந்த உரை எழுதிஞர். இவர் எழுதின உரைக்குப் 'பரமார்த்த தீபனீ' என்று பெயர். மற்றும் பரமார்த்த மஞ்கஸா, கெட்டிப சரணுட்டகதா என்னும் நூல்களே யும் இவர் எழுதிஞர். 'இதிவுக்கோதான சரியாபிடக தேர தேரீ வீமானவத்து பேதவத்து கெட்டியட்டதோயோ ஆசாரிய தம்ம பால தேரோ அகானீ ஸோ ச ஆசாரிய தம்ம பால தேரோ

<sup>20.</sup> Ibid

<sup>21.</sup> B. C. Law, Geography of Early Buddhism.

னிஹைன திபஸ்ஸ ஸமீபே தமின நாட்டே படராதித்தமி ஹீ கீவானித்தா னீஹனதிபே ஏவ ஸங்கஹேக்வா வக்கபோ' என்று சாசனவம்சம் என்னும் நூல் இவரைப் பற்றிக் கூறு நிறது. இதன் கருத்து ஆசாரிய தம்மபாலதேரர் சிங்கனத் (இலங்கை) தீவுக்கு அருதில் உள்ள தமிழ் நாட்டில் படராதித்த விகாரையில் இருந்த போது இதிவுத்தகம், உதானம், சரியாபிடகம், தேரசாதா, தேரி சாதா, விமானவத்து, பேதவத்து, செட்டியட்டகதா என்னும் உரை நூல்களே எழுதிஞர். இந்த ஆசாரியதம்ம பாலிதேரர் சிங்கனத்தீவுக்கு அருதில் உள்ள தமிழ்தேசத்தில் படராதித்த விகாரையில் இருந்தபோது இவற்றை எழுதிஞர் என்பது. இவர் கி. பி. 6-ம் நூற்றுண்டின் முற்பாதியில் களப்பீரர் ஆட்சிக் காலத்தில் இருந்தவர் எனத்தெரின்றது.

களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில்,பௌத்தமதம் சமண சமயத்தைப் போலவே நாட்டில் பரவி வளர்ந்திருந்தது பௌத்த மத நூல்கள் பிற்காலத்தில் அழிந்து போனபடியால் பௌத்த மதத்தின் முழு வரலாற்றையறிய முடியவில்லே.

### முரண்பட்ட மூன்று மதங்கள்

கி. மு. மூன்றும் நூற்றுண்டிலேயே சமண சமய**மும் பௌத்த**் மதமும் வட நாட்டிலிருந்து தென்னுட்டுக்கு வந்தன என்பதை யறிவோம். அந்தக் காலத்திலேயே இன்னெரு மதமும் தமிழ் நாட்டுக்கு வர்தது. அது வடமொழி வேதத்தை முதன்மையாகக் கொண்ட மதம். இருக்கு யஜுர் சாமம் அதர்வனம் என்னும் கான்கு ிவதங்களே அடிப்படையாகக் கொண்ட வைதிகமதம் அ**க்**. காலத்தில் தமிழ்நாட்டுக்கு வந்தது. வைதிமேதத்தைப் பிராமணர் போற்றிஞர்கள். வேள்வி(யாகம்) செய்வதையே முதன்மையாகக் கொண்டது குவதிகமதம். பிராமணர் மிகச்சிறு தொகையினர், அன்றியும் சாதி வேறுபாட்டை அடிப்படையாகக் கொண்ட குறுகிய சோக்க முடையது. பிராமணரைத் தவிர வேறு சாதியார் வேதம் ஒதுவது கூடாது, பிராமணர்தான் உயர்ந்தசாதி, இவ்வாறு செறி*ட*் கொள்கையுடைய வைதி**கபிராமணர் மதம்**-*கு நூ* இய காட்டில் செல்வாக்கடையாமல் <del>– மக்களிடையே பரவாமல்</del> மூலேயில் முடங்கிக் கிடந்தது.

ஆனைமதமும் பௌத்த மதமும் தத்தம் மதக்கொள்கையை நாடெங்கும் பிரசாரஞ் செய்து மக்களேத் தங்கள் மதத்தில் சேரும்படி அழைத்தன. தங்கள் மதக்கொள்கைகளே நாடெங்கும் பரப்பின. எந்தச் சாதியராணுலும் இந்த மதங்களேச் சேர்ந்து ஒழுகினுல் அவர்களேச் சிறப்புச் செய்து போத்றின. சமய தூல்களே நன்குக் கற்று அதன்படி ஒழுகுகிறவர்களேச் சமய காரியரர்களாக உயர்த்தி வைத்தன. ஆகவே பௌத்த மதமும் சமண சமயமும் நாட்டில் செல்வாக்குப் பெற்றுப் பரவி வளர்ந்தன. வைதிக மதமாகிய பிராமமைதமோ வேதத்தைப் பிறருக்குப் போதிக்கவில்லே. பிறர் வேதத்தைப் படிக்கவும் விட வில்லே. பிராமணப்பதவி என்னும் பதவியை அமைச்காமல் பிராமணப் பிறப்பு என்று ஐரதிக்கு ஏற்றம் தந்தது. ஆகவே வைதிகப் பிராமணம்பதம் துழிந்து மங்கி மூல்வில் கெடந்தது.

பௌத்தம் சமணம் வைதிகம் என்னும் இந்த மூன்று மதங்கள் ஆதிகாலம் முதல் பிறவிப்பகைமையுடைய மதங்கள் பிராமணர் பௌக்க சமண சமயங்களேப் பகைத்து வெறுத்து விஷம் போலக் கரு திரைகள். பிராமணர் பௌத்த சமண சடியங்களேத் தாக்கிப் பிரசாரஞ் செய்தார்கள். அது போலவே பௌத்தமதம் . அவகிகமதத்தையும் சமணமதத்தையும் கண்டித்த ஒதுக்கியது. வைதிகம் சமணசமயக் கொள்கைகளேத்தாக்கிக் கண்டித்தது. சமண சமயமும் வைதிகமதத்தையும் பௌத்த மதத்தையும் பகைத்து அந்த மதக்கொள்கைகளே வெறுத்துப் பிரசாரஞ்செய்தது. இவ் அரறு வைதிகமதம் சமண சமயம் பௌத்தமதம் ஆகிய மூன்று முதங்களும் ஒன்றையொன்று பகைத்துக் கண்டித்து முரண்பட்டு இருந்தன. வட நாட்டிலும் சரி தென்னுட்டிலும் சரி இந்த மூன்று மதங்களும் ஒன்றை யொன்று வெறுத்துப் பகைத்துவக்தன. களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்திலும் இந்த கிவேமைதான் இருந்தது. பௌத்தமும் சமணமும் விரிந்தபரந்த கருத்துள்ள மதங்களர ூகையால் காட்டில் செழித்து வளர்ந்தன. வைதிமதமான பிராமண ்நதம் குறுசெய கொலைகபும் சுருங்கிய கருத்தும் கொண்டிருந்த ப்... யால் நாட்டில் செல்வாக்குப் பெருமலும் வளர்ச்சியடை **வாமலும் முடங்கிக் கொக்தது.** 

### வைணவ் சம்யம்

சைவ சமயத்தைப்போலவே வைணைவ சமயமும் மிகப் பழமையானது. களப்பிர அரசர் வைணைவ சமயத்தவர் என்பதை முன்னமே கூறினேம். திருமாலுக்கு அச்சுதன் என்றும் பெயரும் உண்டு. களப்பிர அரசர் தங்களே அச்சுத குலத்தவர் என்று கூறித் கொண்டனர். அதாவது திருமாலின் வழிவந்தவர் என்பத பொருள். அவர்கள் திருமால் (விஷ்ணுவை)வழிபட்டு திருமாலின் அருளிஞெல் பெரிய இராச்சியத்தைப் பெற்றுர்கள் என்பதை முன்னமே கூறினேம்.

இருள்று திகிரியொடு வலம்புரித் தடக்கை ஒருவளே வேண்ட இருகிலம் கொடுத்த கக்திமால்வரை சிலம்பு கத்தி

என்று கனப்பிர அரசர் கூறப்பட்டதைக் கூறிறேம். இதிகி (சக்கரம்) பையும் வலம்புரியையும் (வலம்புரிச்சங்கு) கையில் ஏர்தி ஆண்ன திருமாகு வேண்ட அவர் இவனுக்குப் பெரிய நிலத்தைக் (இராச்சியத்தை) கொடுத்தார் என்பதை அறிர்தோம். இதனுல் கனப்பிரர் அச்சுதக்கை(திருமாகு)வழிபட்டவர் என்பது தெரிகிறது.

எனப்பிரர் சமண சமயச் சார்புடையவர் என்று வரலாற்று சிரியர் பலரும் எழுதியுள்ளனர். அது தவருன நேத்து என்று தோன்றுகிறது. கன்னட நாட்டில் களபப்பு (சிரவணபோகொள) என்னும் நாட்டைக் களப்பிரர் ஆதிகாலம் முதல் அரசாண்டவர் ஆனபடியாலும், களபப்பு நாட்டைச் சேர்ந்த சிரவண பென்கோளத்தில் பத்திரபாகு முனிவரும் சந்திர குப்த மௌரிய அரசரும் கைஜன முனிவர்களோடு வந்து தங்கின இடமாகையால் ஜைன முதி கருவ்க் நெற்காலம் இருந்த படியாலும் களப்பிரர் சமண சமயச் சார்பு சொண்டிருந்தனர் என்று கருதுவது தவருகாது. ஆன்ல், அவர்களின் சொந்த சமயம் வைணவம் என்பது கூயமில்லாமல் தெரிசிறது.

் ஆணுல், வைணவ மதம், பௌக்த சமண சமயங்களின் வளர்ச்சு ஆணுல் சிறப்புப் பெருமல் தாழ்ந்த ரி**ல்லையயடை**ந்திருந்த**து** என்பதையறிதிரும்.

### சைவ சமயம்

களப்பீரர் ஆட்சிக் காலத்தில் தமிழ் காட்டில் சைவ சமயம் ்குறைந்திருந்தது என்பதை அறிகிறேம். களப்பிர சைவ சமயத்துக்கு மாறுபட்டவர் என்றும் சமணை சமயத்துச் சார்புடையவர் என்றும் பொதுவாகக் கருதப்படுகின் றனர். ஒரு கௌப்பிர அரசன், பாண்டி நாட்டில் சிவன் கோ**யிலில்** கடைபெருதபடிச் செய்தான் என்பதைப் பெரிய புராணம் மூர்த்தி காயஞர் புராணத்தில் அறிகிரேம் என்று லும் . கைவை சமயிச்தைச் சார்ந்த கூற்றுவன் என்றும் களைப்பிர அரசன் கோயில்களுக்குச் சிறப்புச் செய்து வழிபட்டதைக் கூற்றவ நாயஞர் புராணத்தில் அறிசிரேம். ஏதோ ஒரு களப்பிர அரசன் சை ை சமயத்துக்கு மாறுபாடாக இருந்தான் என்பது பற்றீ எல்லாக் களப்பிர அரசர்களும் சைவ சமயத்துக்கு மாறு: பட்டவர் என்று கருதுவது கூடாது. களப்பிரர் ஆட்டிக்காலத்தில் சைவ சமயம் பொதுவாக மங்கி மறையும் கிலேயில் இருந்ததற்குக் **காரண**ம் பௌத்த சமண சமயங்களின் பிரசாரமே என்று கருதலாம். தத்தம் மதங்களேப் பிரசாரஞ் செய்து வளர்த்த சமண பௌத்தப் பிரசாரகர் தங்கள் மதங்களே உயர்த்திப்பேசி அதே சமயத்தில் சைவத்தைத் தாழ்த்திக் குறைக்கப் பேசிப் பிரசாரம் செய்தார்கள். இதனுல் சைவ சமயம் செல்வாக்குப் பெருமலும் உயர்வு அடையாமலும் குன்றிக் குறைவதாயிற்று, பௌத்த சமண சமயத்தாரைப் போலச் சைவ சமயத்தார் சைவ சமயத்தைப் பற்றிப் பிரசாரஞ் செய்யாததும் சைவ சமய வீழ்ச்சிக்கு இன்னெரு. காரணமாகும்.

க. மு. நான் நாம் நூற்முண்டின் தொடக்கத்திலிருந்த சைய சமயத்தைப் பௌத்தரும் சமணரும் தாக்கிஞர்கள் என்பது செரி இறது. அக்காலத்தில் இலங்கையை யரசாண்ட மகாசேனன் என்னும் சிங்கள அரசன், இலங்கையில் அக்காலத்தில் பேர் போன சிவன் கோயில்களே இடித்து அழித்து அந்த இடங்களில் பௌத்த விகாரைக் கட்டிஸுன. கோகன்ன (கோகர்ண) விகாரை. எரகாவில்ல வாகரை, கலந்த விகாரை, மிககாம விகாரைகளேக் கட்டி சூன் என்று மாவம்சம் கூறுகிறது. 3 கோகர்ண கிகாரை இலங்கையின் கிழக்குக்கரையோரமாக இருந்தது என்றும் மற்ற இரண்டு விகாரைகள் இலங்கையின் தென்கிழக்கே உரோகண நாட்டில் இருந்தன என்றும் இதனுடைய டீகை(உரை) கூறுகிறது. நைறும் இந்த உரை இதங்குக்கிற் வருமாறு விளக்குகிறது. 'ஏவம் ஏப் பத்த லங்க திபமிஹி குதிட்டகானம் ஆலயம் வித்தம்மேத்வர விவவிங்காயிதா நாலேத்வர புத்த வானைம் எவ பதிட்டபேனி?' இதன் பொருள் 'இலங்கைகத் திவ்வங்கும் ஆலயங்கின அழித்துச் வெலிங்கம் முதலானவைகளே நாசஞ் செய்து புத்த சாசனத்தை கிறுவிகுன்' என்பது.

இதைல், அக்காலத்தில் மதப்பூசல்கள் இருந்தது தெரிகிறது.

## பக்தி இயக்கம்

்சைவ சமயம் காளுக்கு கான் கலிவடைக்று குன்றிக் குறைம்ற முங்கிவாருவணைதத்தண்டை கைவை சமாபத்தார் வி.நிப்படைந்தனர். சைவை சமயத்தை வளர்த்து ஓயகச் செய்வதற்கு முயன்ருர்கள். காட்டில் போதுமக்களின் ஆதரவு செற வழிவகைகளேத் தேடிஞர்கள். தேமு நல்லகோர் கொள்ணையக் கண்டார்கள். அதுதான் பக்கி இயக்கம், செல்வாக்குப் பெற்ற வளர்க்<u>க</u> கொண்டிருக்க 🖫 எத்த சமணசம்பஙகளே வீழ்த்தவும் சைவசமயத்தை 🍙ங்கச் செய்யவும் பக்கி இயக்கம் அரியதோர் சாதனமாக அமைக்<u>கன</u>. பக்கு இயக்கம் களப் சீரர் ஆட்சிக்காலத்தில் வி. பி. 6-ம் நூற்குண் **டின் தொடக்கத்தில் (வச்சிர** ஈர்தியின் திராவிட **ஜை**னசங்கம் சேற்பட்ட பிற⊚) தோன்றியது. பக்தி இயக்கத்தில் வைணவரும் சேர்ந்து தங்கள் வைணவ மதத்தை வளர்க்க முயன்ருர்கள். பக்தியால் முக்தி எளிதாகும், பக்தியிறைல் இம்மைை மறுமைப் பயன்களே எளிதெல் பெறலாம் என்பதே பக்தி இயக்கத்தென் இருந்தது. பக்தி இயக்கம் காட்டுமக்களின் அறைகூவல## மனத்தைக் கவர்ர்தது. இர்த இயக்கம் நாளடைவீல் பௌத்த சமணசமயங்கின வீழ்த்துவதற்கும் சைவ வைணவ மதங்கின

<sup>22.</sup> மகாவமசம், 87வ் பரிச்சேதம், 40-41

வளர்ப்பதற்கும் ஏற்றதோர் கருவியாக அமைந்தது. அடுத்த தூற்றுண்டில் சைவ காயன்மார்களும் வைணவ ஆழ்வார்களும் தேதன்றிப் பௌத்த சமணசமயங்களே அழிக்கவும் சைவ வைணவ மதங்களே வளர்க்கவும் பக்கி இயக்கம் காரணமாக இருந்தது. பக்கு இயக்கம் நாட்டில் மக்களிடையில் செல்வாக்குப் பெற்று சைவ வைணவ மதங்களின் வளர்ச்சிக்கும் பௌத்த சமண சமயங்களின் வீழ்ச்சிக்கும் காரணமாக இருந்தது. தெய்வ வழி பாட்டில் நாயக நாயகி பாவக் கொள்கை ஏற்படுவதற்கும் பக்கி இயக்கம் காரணமாக இருந்தது. அதாவது சிவிண காயகனுகவும் (தலேவனுகவும்) அவணை வழிபடும் அடியார்களே நாயகிகளாகவும் (தலேவிகளாகவும்) பாவிக்கும் வழிபாட்டு முறை ஏற்பட்டது.

ஆணுல், சைசன சமயத்தவரும் பௌத்த மதத்தவரும் நாயக காயகி பாவக்கை (ப்பரின்பக் காதில்) ஏற்றுக் கொள்ளவில்லே. அவர்கள் இந்தக் கொள்கைக்கு மாறுபட்டிருந்தனர். சைவ வைணவை பக்தர்கள் தங்கள் கடவுளே நாயகணுகவும் தங்களே நாயகியாகவும் பாவிக்து அகத்தறையமைந்த பாடல்களேப் பாடியது போல சைன பௌத்த மதத்தினர் நாயக நாயகி பாவம் அமைந்த பாடல் கினப் பாடியது போல கினப் பாடிவே இல்லே. ஆகையால் தான் சைவ-வைணைவ சமய இலக்கியங்களில் காணப்படுகிற அகத்தறைப் பாடல்கினப் போன்ற பாடல்கள் சைசன- பௌத்தச் சமய இலக்கியங்களில் காணப்படவில்லே.

பக்கு இயக்கம் தோன்றுவதற்கு முன்புள்ள அகப்பொருள் இலக்கண இலக்கிய நூல்கள் மணிதக் காதலக் கூறுகின்றனவே லல்லாமல் தெய்வ-பணிதக்காதல்க் கூறவில்ல். சைன பௌத்த மதத்தவர் நாயகராபகி பக்கிக் கொள்கையை ஏற்றக் கொள்ளாதது போலவே, சைன பௌத்தரல்லாத ஏனேய தமிழர்களும் இந்தப்புதிய நாயக-நாயிக் கொள்கையை ஏற்றுக் கொள்ளத் தயங்கிறர்கள். ஆகையால் இந்தக் கொள்கைக்கு ஆதாரமான நூல் வேண்டியிருக்கது. அந்த ஆதாரநூல்தான் 'இறையஞர் அகப்பொருள்' என்றும் களவியல் நூல்ப்பற்றி இந்நூலில் அகப்போருள் என்றும் களவியல் நூல்ப்பற்றி இந்நூலில் இனைப்புக்கைகளைக்க பக்கி இயக்கமும் பேரின்பக்காதல் (நாயக-நாயகி பாவம்) கொள்கையும் சைவ-வைணவ மதத்துக்கு பேருதவியாக இருந்தன. இக்தக் கொள்கைகள் சைன பௌத்த மதங்களே வீழ்த்திச் சைவ-வைணவ மதங்களே வளர்ப்பதற்குப் பேருதவியாக இருந்தன. சைவ சையன்மார்களும் வைணவ ஆழ்வார்களும் சைவ வைணவ மதங்களே ஓங்கி வளரச்செய்யவும் சைன-பௌத்த மதங்களேத் தாழ்த்தவும் செய்ததற்கு முதற்காரணமாக இருந்தது பக்தி இயக்கந்தான் என்பதில் சற்றும் ஐயமில்லே.

# களப்பிரர் காலத்தில் தமிழ் மொழி

கண்னட மொழியைக் தாய்மொழியாகக் கொண்ட கனப்பிரர் ஆட்டுக்காலத்தில் தமிழ் மொழிக்கு அவர்கள் ஆக்கம் அளிக்ததாகத் தெரியவில்லே. ஆணுல் களப்பிரர் ஆட்டுக்காலத்தில் தமிழர் தமிழ் மொழியைப் புதிய முறையில் வளர்த்தார்கள். இந்த முயற்டுயில் அக்காலத்துத் தமிழர் மதபேதம் பாராட்டாமல் ஒன்று உடுணேந்து தாய்மொழியை வளர்த்தனர். பௌத்த சமணை சைவ வைணைவ சமயத்துத் தமிழ்ப் புலவர் அணேவரும் தமிழை வளர்த்தார்கள். புதுவகையான பாக்களும் புதுவகையான இலக்கியங்களும் களப் பிரர் ஆட்டுக்காலத்டில் உண்டாக்கப்பட்டன. அந்த வளர்ச்சி புதுமையான வளர்ச்சியாகவே இருந்தது.

### வட்டெழுத்து

சங்க காலத்தில் வழங்கி வக்த பீசாமீ எழுத்து சங்க காலத்தின் இறுதியில் மாற்றம் அடையத் தொடங்கியது. இந்த மா**ற்றம்** எழுது கெருவிகளின் மூலமாக ஏற்பட்ட மாற்றம். பண்டியால்வையும் எழுத்தாணியுமே அக்காலத்து எழுது கருவினாக இருக்கபடியால் இந்த மாற்றம் ஏற்பட்டது. எளப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் பிராமீ எழுத் நின் மாற்றம் முழுமாற்ற சாகிப் கபையப் கபையப் புதவைகை யான எழுத்தாயிற்று. இப் புதங்கையான எழுத்து வட்டெழுத்து என்று பெயர் பெற்றது. வட்டெழுத்து தமிழ் காடெங்கும் பரகி வழங்கிற்று. சேர சோழ பாண்டிய காடு எனிலும் *தொண்* கூட வழங்கிவர் 🚜 🙉 . நாட்டி லும் வட்டெழுத்*த*ு செடுங்காலம் வழக்கத்தில் வட்டெழுத்து கி.பி.10-ம் நூற்முண்டுவரையில் இநர்த்து. களப்பிரர் ஆட்சிக் காலக்கில் தமிழ்காடு முழுவதும் வட்டெழுத்து வழங்கியது என்பதில் ஐயம் இல்லே.

பீராகிருத மொழியையும் சம்ஸ்கிருத மொழியையும் எழுது வதற்காகப் புதுவகையான கிரக்த எழுத்துக்கினப் பௌத்தரும் கைனகும் உண்டாக்கிறூர்கள். அந்தக் கிரக்த எழுத்து தென்னிர்தி **யாவி**ல் குமாரி முதல் விந்தியம் அரையில் வழங்கியந்தது. களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் பிராவிருக சம்ஸ்விருத மொழிச் சொ**ற்கள்** பௌத்த சமண சமயங்களின் வழியாகத் தமிழி**ல் கலந்து** விட்டன.

## **புதுவகைப் பாக்கள்**

களப்பிரர் காலத்துக்கு மூன்பு கடைச்சங்க காலத்தின் இறிதி அரையில் தமிழில் கான்குவகை≛ப் பாக்களே இருந்தன. அவை வெண்பா, ஆரிரியப்பா, கனிப்பா, வஞ்சிப்பா என்பவை:

ஆசிரியம் வஞ்சி வெண்பாக் கலியென நாலியற் றென்ப பாவகை விரியே

**என்று தொல்காப்பியம் கூறுகிறது.**1

கடைச் சங்க இறு தக் காலம் ஏறக்தாழ கி.பி.?50 என்று கொள்ளலாம். அதற்குப் பிறகு களப்பிரர் ஆட்சி தமிழகத்தில் **ுற்பட்டது. அவர்களுடைய ஆட்சிக்காலத்தில்** சைனசமயமும் தமிழகத்தில் பரவலாகவும் விரைவாகவும் பௌத்தமத மும் வளர்ந்தன. அவர்களுடைய 'தெய்வபானை,' பிராகிருத மொழி. கைசன சமயத்தாரின் 'தெப்வபாவை,' சூரசேனி என்னும் பிரர இருதம். பௌக்க மதத்தாரின் 'தெய்வபாஷை'பாலி என்னும் பி**ரா** இருதம். பிராகிருத மொழிகள், சம்ஸ்கிருதம் தோன்றுவத**த்**கு **செ**நங்காலத்துக்கு முன்னமே இந்தியாவில் வழங்கிவந்தன. சமண **சமய நூ**ல்களும் பௌத்தமத நூல்களும் முறையே சூரசே**னி,** பானி என்னும் பிராகிருத மொழிகளில் எழுதப்பட்டிருந்தன. ஆகவே அந்த மதத்தவர் தங்கள் மதநூல்களேச் சூரசேனிபிலும் **பாவிபிலு**ம் ஒதிஞர்கள். அந்த மதங்கள் தமிழ் நாட்டில் பெருவா**ரி யாகப் பரவின**் களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில், பிராதிருக கொழி **களி**ள் தொடர்பு காரணமாகத் தமிழ்ப்பா வகையில் பு**திய** செய்யுட்**கள்** தோன்றக் தொடங்கின். பிராகிருக மொழிக**ி**ளாடு சம்ஸ்கிருத மொழியும் அக்காலக்தில் அர்த மதத்தவரால் பயிலம் **வட்**டது. இந்த மொழிகளின் தொடர்பு காரணமாகத் தமிழ்ச்

<sup>3</sup> தொக்காப்\_யம் செய்யுளியல் 101

செய்யு**ள் வ**கையில் புதிய பாவினங்களே உண்டாக்கினூ**்கள்** புதியனவாகத் தோன்றிய பாவினங்கள் தாழிசை, துறை, விரு**ந்தம்** எனப் பெயர் பெற்றன.

பழமையான நான்கு வகைப் பாக்கினாடு புதுவகையான மூன்று பாவினங்களே அமைத்துப் பன்ணிருவகையான செய்யுட் **கணே உண்**டாக்கிஞர்**கள். பறைய ஆ**ரிரியப்பாவோடு தாழிகை, ஆரிரியக்தறை, ஆசிரிய விருக்தம் என்றும், வெண்போ வோடு வெண்டாழிசை, வெண்டுறை, வெளி வீருக்கம் என்றும், **எ**விப்பாவோடு கலித்தாழிசை, கலித்துறை, கலிவிருக்**தம் என்றும்** வஞ்சிப்பா வோடு வஞ்சித்தாழிசை, வஞ்சித்துறை, வஞ்சி **விருத்தம்** என்றும் பாவகைகளே வளர்த்தார்**கள்.** பாவினங்**களின் அமைப்பு** திடு இரன்று அமைந்துவிடவில்லு. அறை சரியானபட முழ உருவை அடைவேதற்குப் பல ஆண்டுகள், சில தஃலைமுறைகள் சென்றிருக்கவேண்டும். புத்தம் புதிய முயற்ஃயில் தொடக்**கக்** சோலத்தில் சில பல குறைகள் இருக்கும். அக்குறைபாடுகள் கீங்கி ரிறை வான வடிவம் அமைவதற் தப் பல ஆண்டுகள் சென்றி ந**்க** வேண்டும். புதிய பாவினங்களேப் புலவர் உலகம் சம்மதிக்கு ஏற்றுக்கொள்வதற்குப் பல ஆண்டுகள் சென்றிருக்க வேண்டும். இர்தப் புதிய ஆக்கம், தமிழர் சம்ஸ்கிருத பிராகிருத மொழிகளேப் பயில வாய்ப்பு ஏற்பட்ட காலத்தில் உண்டான வளர்ச்சியாகும். இர்தப் புதிய முயற்சியில் அக்காலர் தமிழர் த**ிழ்மொழியி**ள் **தவிக்கன்மையும்** இயல்பும் கெடாதபடி பார்த்துக்கொண்டார்க**ன்**. கன்னடர், தெலுங்கர், மூலயாளிகள் பிராகிருக சம்ஸ்கிருக எ.ழக்குக் ்**க**ளேயும் சொற்களேயும் அப்படி அப்படியே சேர்த்துக்கொ**ண்**ற **்**கன்னடம் தெலுங்கு மஃலயாள மொழி**களின் தூய்மை**சைபயு**ம்** *௲னி*த்தன்மையையும் கெடுத்துக் கொண்டதுபோல, பாவினங்க**்ன** அமைத்த காலத்தில் தமிழர் பிராகிருத சம்ஸ்ரிருக மொழிச் *சொ*ற் தன்யும் எழுத்துக்கண்யும் அப்படி அப்படியே எடுத்துக்கொண்டு தமிழின் தூய்மையையும் தனித்தன்மையையும் செடுத்*து* விட் ்வில்கூ. பிராகிருத சம்ஸ்கிருக கொழிச் சொற்கள் ஓரளவு தமிழிக் கலக்தபோதிலும், அச்சொற்கள் தமிழ் மரபுக்கேற்பக் கிருதம் பெற்றபடியால் தமிழ், தொவிட இயல்பை இழக்காம**ல்** இருக்கிறது.

## புறப் பொருளும் அகப்பொருளும் — புதிய கருத்துக்கள்

பழமையான நான்கு உடைப் பாக்கிளோடு புதுவகையான பாவினங்கள் உண்டாக்கப்பட்டதைக் கூறி3னும். இது தமிழ் மொழியில் ஏற்பட்ட கல்லிதார் ஆக்கமாகும். களப்பிரர் ஆட்சிக் கோலத்தில் இன்னேரு மாற்றமும் **த**மிழ் இலக்கியத்தில் ரேற்பட்டது. அது அகப்பொருள் புறப்பொருள்களில் உண்டான புதிய கருத்தக்கள் ஆகும். சங்க காலத்தில் அகப் பொருள்யும் புறப் பொரு?ளயும் மக்களின் வரழ்க்கையோடு அமைக்குச் செய்யுட்களேப் பாடிஞர்கள். போர் வீரர் தங்களுடைய வீரத்தி குறல் பகைவரை வென்றதைப் பாராட்டிச் சங்கப் புலவர் செய்யுட் களேப் பாடிஞர்கள். அவ்வாறே மக்களின் காதல் வாழ்க்கையைச் செறப்பித்துச் செய்யுட்களே இயற்றி ஒர்கள். இந்தப் பழைய புறப் பொருள் அகப்பொருள்களுக்குப் பு சிய கருக்குக்கள் தோன்றின. புறப்பகைவரைப் போரிலே கொன்று வெற்றி பெறுகிற உலதியல் கெற்றியைவிட அகப்பகையை வென்று வெற்றி கொள்வது செறந்த உயர்ந்த வெற்றி என்னும் புதிய கருத்தைச் சைனரும் பௌத்தரும் உண்டாக்கினர். மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவி ஆசெய ஐம்புலன்களேயும் அடக்கிக் காமம், வெகுளி, மயக்கம் என்னும் அகப்பகைகளே வெல்கிற வெற்றி போர்க்ளைத்தில் பகைவரைக் கொல்கிற வெற்றியைவிட மேலான வெற்றி என்று புறப் பொருளுக்குப் புதிய கருக்குக் கோன்றிற்று. பகையை வென்ற அருகரும் (தீர்க்தங்கரரும்) புக்தர் பெருமாணும் 'ஜினர்' (இவற்றி பெற்றவர்) என்றும் அந்த வெற்றியே மணிதன் உயர்கதிக்குச் செல்லக்கூடிய சிறந்த வெற்றி என்றும் சைனரும் பௌத்தரும் தங்கள் மதச்சார்பாகப் புறப்பொருளுக்குப் பு*து*ப் பொருள் கூறிரைகள். அதாவுது, மார்தனின் போர்க்கள வெற்றி வைப் புகழ்ந்த பாடுவதைவிட ஜினர்களின் ஐம்புல வெற்றி பைப் பாடுவது சிறர்த்த என்றும் கருத்தைத் தோற்று elisori.

்பௌக்களும் சைனரும் புறப்பொருளுக்குப் புகிய கருக்கை உண்டாக்கியகைப் போல, சைவ வைணவர் அகப்பொருளுக்குப் புதியதோர் கருத்தைக் கூறிஞர்கள். மனித வாழ்க்கையில் ஆணும்

பெண்ணும் காதவீத்துப் பெறுறே சிற்றின்பத்தையிட உயிர்கள் கடவுளேக் காதவீத்தப் பெறுகிற பேரீன்பம் சிறக்தது என்றும் புதிய கருந்தை அகப்பொருளுக்குக் கற்பித்தார்கள். உயிர்கள் (அதாவது அணும் பெண்ணும் அகிய உயீர்கள்) தவேவிகள் (காதலிகள்) என்றும் கடவுள் (சிகலும் திருமாலும்) தக்கவன் (காதலன்) என்றும் இந்த முறையில் காதவீ-காதலன் பரவத்தில் கட்அளிடம் பக்தி செய்தால் பேரின்பமாடிய மோட்சம் (விடு-பேற) பெறலாம் என்றும் சைவ வைணவர் அகப் பொருணுக்குப் புதிய கருத்துக் கூறிரைக்கும். அதாவது, நாயங் நாயகன் பாவத்தில் அகப்பொருள் கருத்து அமையக் கடவுளின்மேல் பக்திப்பாடல் பாடுவது சிறந்தது என்று கூறிஞர்கள். ஆஞல், அகப்பொருினப் பற்றிய இர்தப் புதிய களுக்கைச் சைனரும் பௌத்தரும் ஏற்றுக் கொள்ளவில்கு. அவர்கள் நாயுகி நாயகன் பரவத்தில் தங்களுடைய கடவுளின் மேல் அகப்பொருட்டுறையமைக்த செய்யுட்க**ி**ன இயற்றவில் கூ. சைவ வைவை சமயத்தார் மட்டும் அகப்பொருட் டுறையமைக்த பாடல்களேத் தங்கள் கடவுளின் மேல் பாடிளுர்கள். இந்த மாற்றங்கள் கெ.பீ. 5-ம்நூற்முண்டில் களப்பிரர் ஆட்சிக் கே: அத்தில் உண்டாயின என்ற தோன்றுகின்றன.

பக்தி இயக்கம் தோன்றின காலத்திலிருந்து அகப்பொருள் துறைகள் அமைந்த தோத்திரப் பாடல்களேச் சைவ வைணவர்கள் இயற்றத் தொடங்கிஞர்கள்.இவ்வீதப் பாடல்களேச் சங்ககாலத்தில் சங்கப் புலவர்கள் பாடவில்லே. பிற்காலத்து காயன்மார்களும் ஆழ்வார்களும் அகப்பொருட்டுறையமைந்த பாடல்களேத் தங்கள் கடவுள்மேல் பாடிஞர்கள். இந்த மாபு தொடர்ந்து வந்துகொண் டிருக்கிறது. சைன பௌத்தர்களுக்கு இந்தக்கருத்த உடன் பாடில்லேயாகையால் அவர்கள் தங்கள் கடவுளின்மேல் அகப் பொருட்டுறைப் பாடல்களேப் பாடவில்லே.

### யாப்பிலக்கண நூல்கள்

பழைமையான கால்வகைப் பாக்களுக்குப் புதிதாகப் பாவினங்கள் உண்டாக்கப்பட்டன என்ற கூறிநேரும். புதிய பாவினங்களுக்கு இலக்கணம் தேவைப் பட்டது. ஆகேவ் யாப் பீலக்கணம் (செய்யுள் இலக்கணம்) எழுதப்பட்டது. அதித்க் காலத்தில் பல புலவர்கள் புதிதான செய்யுள் இலக்கண நால்கின் எழுதிஞர்கள். பல செய்யுள் இலக்கண நூல்கள் எழுதப்பட்டனு. அந்தச் செய்யுள் இலக்கண நூல்கள் பிற்காலத்தில் வழக்கிழந்து மறைந்து போயின. மறைந்துபோன அந்நூல்கினப் பற்றிச் சிறிகளவு, பிற்க~லத்து நூலாவிய யாப்பருங்கல விருத்தியுரையில் மேற்கோள் காட்டப்பட்டிருப்பதிலிருந்து அறிவிறும். மறைந்து போன அந்த நூல்கினப்பற்றி நாம் அறிந்தவரையில் கூறுவிரும்.

### ஆவிகயம்

அவீகபம் என்றும் இந்த நூறு எழுதியவர் அவீகபதும். இவர் கைசன சமயத்தவர் என்று தெரிகிருர். அவீகபதுர்பாப்பு என்றும் பெயரும் இதற்கு உண்டு. இராசப்பவுத்திரப் பல்லவ தரையன் என்றும் புலவர் இந்நூலுக்கு உரை எழுதிஞார். இ.பி.10-ம் நூற்றுண்டுவரையில் இந்த நூல் வழங்கிவந்து பிறகு மறைந்து போயிற்று. இந்த நூலிலிருந்து உரையாசிரியர் சிலர் சில குத்திரங்கின் மேற்கோன் காட்டியுள்ளனர்.

அவிகையப் புறனடை என்றம் கால்டி காற்பது என்றம் பெய ஞன்ன இன்றெரு நாக் அவிகயஞரே எழுத்யுள்ளார். இக் நூலும் பிற்காலத்தில் பறைர் தபோயற்ற. இகநூற் செய்யுட்கள் சில உரையாசிரியர்களால் மேற்கோள் காட்டப்பட்டுள்ளன.

### கூக்கையடினியம்

இந்த யாப்பிலக்கண நூல் எமுதியவர் காக்கைபாடிணியார். காக்கை பாடிணிபார் என்று ம் பெயருள்ளவர் இருவர் இருந்தனர். குறைக்கொகை 210-ம் செய்யுளேயும் புற நானூற 278-ம் செய்யுளே யும் பதிற்றுப்பத்த ஆரும்பத்தையும் பாடினவர் சங்ககாலத்துத் காக்கைபாடினியார். காக்கைபாடினியம் என்னும் செய்யுளிலக்கணை நூல் எழுதிய இவர் பிற்காலத்திலிருந்த காக்கைபாடிணியார். கிறு காக்கை பாடினியம் என்று இல்குகு யாப்பிலக்கணை தூறும் உண்டு. இந்த நூல் எழுதியவர் சிறுகாக்கைப்

<sup>2.</sup> இந்த தூலையாபற்றன விவரங்சின 'மறைந்து பேரன தமிழ் அல்கல்' என்றுக் புத்தகத்தில் உரண்க,

عراق

பாடினியார். இந்த இரண்டு செய்யுளிலக்கண நூல்களிலிருந்து சூந்திரங்கீனப் பிற்காலத்த உரையாசிரியர் தங்களுடைய உரை யில் மேற்கொள் காட்டியுள்ளனர்.<sup>3</sup>

நக்கீரர் அடிநூல், நக்கீரர் நாலடி நானூறு என்னும் செய்யுன் இலக்கண நு⊤ு யாப்பருங்கல விருக்கியு கரகாரர் தம்முடைய உரையில் குறிப்பிடுகிருர். இவ்விரண்டும் ஒரே நூலாக இருக்க வேண்டும் என்று கோன்று சிறது. இந்த நக்கீரர் சங்க காலக்கு கக்கீரர் அல்லர் பிற்க லக்கில் (பக்கி இயக்கம் தோன்றின காலத்தில்) இருந்த நக்கீரர் என்று தோன்று கிருர்.

### **கத்தத்**தம்

இப்பெயருள்ள செய்யுள் இலக்கண நூல இயற்றியவர் கத்தத்தனர். (இவர் பெயர் கற்றத்தனர் என்றும் இவருடைய நூல் கற்றத்தம் என்றும் கூறப்படுகிறது) தத்தனர் என்பது இவருடைய செயர் என்பதம் க என்னும் சொல் சிறப்புப்பெயரை உணர்த்துகிறது என்றும் தோன்றுகிறது. இந்த நூலும் மறைந்து போயிற்று. இந்நூலிலிருந்து சில குத்திரங்கள் யாப்பருங்கலம், யாப்பருங்கலக்காரிகை உரைகளில் மேற்கோள் காட்டப் பட்டுள்ளன.

**பல்**காப்பியம், பல்காப்பியப் புறனடை

இக்க இரண்டு யாப்பிலக்கண நூல்களே எழு இயவர் பல் காப்பியஞர். இக்க நூல்கள் பிற்காலத்தில் மறைந்து போயின. இந்நூல்களிலிருக்கு சில சூத்திரங்கள் உரையாசிரியர்களால் கேற் கோள் காட்டப்பட்டுள்ளன.

#### பல்காயம்

பல்காயஞர் என்னும் புலவர் இர்நூல் இயற்றிஞர். இர்**நூல்** பிற்காலத்தில் மறைந்து போயிற்று. இர்நூலிவிருந்து செல் தூற்பாக்கள் உரையாசிரியர்களால் மேற்கோள் காட்டப்பட் டுள்ளன<sup>6</sup>

<sup>8.</sup> Ibid

<sup>4.</sup> Ibid

<sup>5.</sup> Ibid

# இலக்கிய நூல்கள் (சமணர் இயற்றியவை)

களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில், கி.பி. 250 மூதல் 575வரையில் என்னென்ன தமிழ் இலக்கிப நூல்கள் உண்டாயின என்பதற்கு முழுவிவரங்கள் கிடைக்கவில்லே. அந்தக் காலத்தில் புதவகையான பாவினங்கள் தோன்றன என்பதை அறிந்தோம். புதிய பாக் களிஞலே புதிய தமிழ் நூல்கள் பல தோன்றியிருக்கவேண்டும் என்பது உறுதி. நமக்குக் தெரிகிற வரையில் அக்காலத்தின் தோன்றின தமிழ் இலக்கிய நூல்களேக் உறுவோம்.

# **கரி**விருத்தம்

இ.பி.7-ப் நூற்றுண்டில் திரு எவுக்கூசு சுவாமிகள் தம்முடைய தேவாரப்பதிகத்தில் நரிவிருக்கம் என்னும் நூலேக் கூறுகிருர்.

எரிபெருக்குவர் அவ்வெரி ஈசனது உருவருக்க மாவது உணர்கிலர் அரி அயற்கு அரியாண அயர்த்துபோய் நரிவிருத்தம தாகுவர் நாடரே<sup>7</sup>

கரி விருத்தம் என்பதன் பொருள் கரியின் வரலாறு என்பது.
(விருத்தப்-விருத்தாக்கம், வரலாறு) விருத்தம் என்பதற்கு விருத்தப்
பாவாலான நூல் என்றும் கூறலாம். இக்நூலாசிரியர் திருத்தக்க
தேவர் என்று பெயர் பெற்ற புலவர். சோழ அரசர் குலத்தில்
பிறக்தவரான திருத்தக்கதேவர் சமண சமயத்துத் தறவியாகிச்
சமண சமயத்துத் தேவகணத்தைச் சேர்ந்திருந்தார். இவர் சிவகன்
என்னும் அரசனுடைய வரலாற்றைச் சீவக சிக்தா மணி
என்னும் அரசனுடைய வரலாற்றைச் சீவக சிக்தா மணி
என்னும் பெயரினுல் பாட எண்ணித் தம்முடைய சமய குருவின்
அனுமதுயைக் கோரினர். சிவகன் சரிதையில் சிற்றின்பச் செய்தி
சனும் உலகியல் செய்திகளும் அதிகமாக இருப்பதால் அடை எழுத
முன்வந்த திருத்தச்சுதேவர் தம்முடைய துறவு கிலையில் உறுதியுள்ள
வராக இருக்கிருரா என்பதை அறியவிரும்பின குரு, இவரை
மூதலில் நிலையாமையைப்பற்றி ஒரு நூல் எழுதிக்காட்டும்படி
கட்டிக்கையிட்டார். அவர் கட்டிக்கைய மேற்கொண்டு எழுதப்

<sup>7.</sup> sraisfer Charft, apprime poissmiGerms ?

பட்டது தான் ஈரி விருத்தம். எரிவிருத்தக்கைப் படிக்க ஆசிரியர் திருத்தக்கதேவரின் உறு தியான துறவு ரிவேயையறிந்து, சீவக சிந்தாமணிக் காவியத்தை இயற்றுவதற்கு அனுமத் கொடுத்தார். ஆகவே நரிவிருத்தம், சீவகசிந்தாமணிக்கு முன்னேடியாகச் செய்யப்பட்ட நால் என்பது தெரிவிறது. நாறு செய்யுடகளோக் கொண்ட நரிவிருத்தம் இப்போதும் இருக்கிறது.

### **சீவக**சிந்தாம**ணி**

நிரிவிருத்தத்தைப் பாடிய இருத்தக்கதேவர் தம்முடைய ஆசிரியரின் அனுமதிப்படி சிந்தாமணிக் காவியத்தை இயற்றினர். இது சீவகசிந்தாமணி என்றம் மணநால் என்றம் பெயர் பெற்று வீளங்கு திறது. சீவக சிந்தாமணி, சிலப்பதிகாரக் காவியத்துக்கு அடுத்தபடி, சிறந்த காவியமாகப் போற்றப்படுகிறது. புதிய வீருத்த யாப்பினுல் இயற்றப்பட்ட முதல் காவியம் இது. சீவக சிந்தாமணியின் தஃவவனை சீவக குமாரன் வர்த்தமான மகாவீரரின் கானத்தில் இருந்தவன். மகாவீரர் சீர்வாணமோட்சம் அடைந்து இப்போது 2500 ஆண்டுகள் ஆகின்றன. எனவே சீவகனும் அந்தக்காலத்தில் இருந்தவன் ஆவன்.

இவ்வீடத்தில் ஒரு செய்தியை வீளக்கிக்க ம வேண்டும். சிவக குமாரன், பல்லவதேசத்தின் அரசன் மகளே மணஞ்செய்தான் என்று கூறப்படுகிறுள். பல்லவ தேசம் என்பது எது என்பதை அறியவேண்டும். பல்லவ அரசர் தமிழ் நாட்டுத் தொண்டை மண்டலத்தைக் கி. பி. 6-ம் நூற்றுண்டு முதல் சிறப்பாக அரசாண்டதை வரலாற்றினுல் அறிகிறும். கி. மு 6-ம் நூற்றுண்டி விருந்த பல்லவ அரசன் மகளே மணஞ்செய்ய இயலுமா? "படுமழை பருவம் பொய்யா பல்லவ தேயம் என்றும், தடமலர்க்கு வளே பட்டந்தமுவிய யாணர் கண்குடு" (1185) என்றும், "கோங்குபூத் அதிர்ந்த குன்றிற் பொன்னணி புளகம் வேய்ந்த, பாங்கமை பருமயானேப் பல்லவ தேசமன்னன்" (2253) என்றும், "பாகத்தைப் படாத செஞ்சிற் பல்லவ தேயமன்னன், சேவகன் சிங்கராதன் செருக்கனம் குறுகின்றன்" (2278) என்றும் பல்லவ தேச முழ் பல்லவ தேச கண்கு சிந்தாமணில் இறிக்கு குன்றிற்குக்கு குன்றியில் சிங்கள் சிங்கராதன் செருக்கனம்

கூறப்பட்ட பல்லவ தேசம் தமிழ் நாட்டில் இருந்த பல்லவ தேசம் அன்று. சீவகன் வாழ்ந்த காலத்தில் தமிழ் நாட்டில் பல்லவ தேசமும் பல்லவ அரசரும் இருந்தலர். இதில் கூறப்படுகிற பல்லவ தேசம் இப்போது ஈரான் என்று பெயர் கூறப்படுகிற பழைய பாரசே தேசமாகும். பழைய பாரசீக தேசத்தையாண்டவர் பல்லவர் என்றும் அந்த நாடு பல்லவ நாடு என்றும் கூறப்பட்டது. பல்லவ தேசம் என்றது தமிழில் பல்லவ? தசம் என்றுயிற்ற. சீவக சிந்தாமணி கூறுகிற பல்லவதேசம் பழைய பாரசீக நாடாகிய பல்லவ தேசம் ஆகும்.

சீவக இந்தாமணி களப்பிரர் ஆட்டிக்காலத்தில், சமணசமாம் ஓங்டுவளர்த்துந்த காலத்தில், இ. பி. 5, அல்லதை 5-ம் தாற்றுண் டில் இயற்றப்பட்ட நாலாகும். \*

## எலிவிகுத்தம், கிளிவிருத்தம்

கி. பி. 7-ம் நூறருண்டில் இருக்க இருஞானசம்பக்க மூக்தி காயஞர் தம்முடைய தேவாரப் பதிகத்தில் எனிவிருத்தம், கினி விருத்தம் என்னும் இரண்டு நூக்கணேக் கூறுகிறுர். ''கூட்டினூர் கினியீன் விருத்தம் உரைத்தகோர் 'எலியின்தொழில், பாட்டு மெய்கொலீப் பக்கமே செலுத்தும்.'' கரிவிருக்தம் போன்று இந்த தூக்களும் சமணசமய நூல்களே. இந்த நூல்கள் பிற்காலத்தில் மறைந்துபோயீன. இந்நூல் செய்யுட்களில் கலித்துமைச் செய்யுட் களும் பயின்றுள்ளல என்பது தெரிகின்றது. ''தண்டலக்கி விருத்தம் கிளிவிருதம் எலிவிருத்தம் கரிவிருத்தம் முதலாயுள்ள வற்றுள் கலித்துறைகளும் உளவாம்'' என்று வீரசோழிய உரை யாசிரியர் எழுதியுள்ளார்.

<sup>8.</sup> சீவக சிந்தாமணி சொற்பொழிவு இணைவு மலர் 1852, பக்கம் 217 சீவக சிந்தாமணி கி. பி. 8-ம் நூற்ருண்டில் எழுதப்பட்ட நூல் எண்டு இந்நூலா ரியர் மூன்பு எழுதியது தவ<sub>யு</sub>. செந்தமிழ்ச் சிந்தாபணி— கால ஆராய்ச்சி எனனும் கட்டுரையில் கி. பி. 8-ம் நூற்ருண்டில் சிந்தாமணி எழுதப்பட்டதென்ற இந்நூலாசிரியர் எழுதியுள்ளார். அது தவறு என்பதும் கி. பி. 5 அல்லது 6-ம் நூற்ருண்டில் இயற்நட்ட பட்டிருக்க வேண்டும் என்பதும் இயபோது தெரிகிறது.

<sup>9.</sup> அருவாசகம் 5

### **விளக்கத்தார் கூத்து**

இது கூத்து நூல். இதைச் செய்தவர் விளக்கத்தா<sup>ரி</sup> (விளக்கத்தஞர்) என்னும் புலவர். இந்த நூல் பிற்காலத்தில் மறைந்து விட்டது. இந்த நூலில் கடவுள் வாழ்த்துச் செய்யுளே யாப்பருங்கல விருத்தியுரையாசிரியர் தம்முடைய உரையில் மேற் கோள் காட்டியுள்ளார். <sup>10</sup> இந்தக் கடவுள் வாழ்த்துச் செய்யுளில் இவர் அச்சுதன் என்னும் களப்பிர அரசணே வாழ்த்துகிருர்.

அடுதிறல் ஒருவ நிற் பரவுதும், எங்கோன் தொடுகழற் கொடும்பூண் பகட்டெழு மார்பிற் கயலொடு கிடந்த சிலேயுடைக் கொடுவரிப் புயலுறழ் தடக்கைப் பேர்வேல் அச்சுதன் ஒன்றுகடல் உலகம் முழுவதும் ஒன்றுபு திகிரி யுருட்டுவே னெனவே

இதனைல் இந்த நூல் களப்பிர அரசன் ஆட்சிக்காலத்தில் இயற்றப் பட்டது என்பது தெரிகிறது. இந்த நூலின் வரலாற்றை "மறைந்துபோன தமிழ் நூல்கள்" என்றும் புத்தகத்தில் காண்க.

### **ூ**பருங்கதை

பெருங்கை என்னும் இந்த நூலுக்கு 'மாக்கதை' என்றும் 'உதயணன் கதை' என்றும் சுருத்கமாகக் 'கதை' என்றும் பெயர் உண்டு. இதனே இயற்றியவர் கொங்கு நாட்டில் வாழ்ந்திருந்த கொங்குவேள். இதனைல் இதனேக 'கொங்குவேள் மாக்கதை' என்றும் கூறுவர். கொங்குவேள் கொங்கு நாட்டு விசயமங்கலம் என்னும் ஊரில் இருந்தவர். பெருங்கதையின் தொடக்கமும் அதன் முதற்காண்டமும் இறுதிக்காண்டமும் இப்போது கிடைக்க வில்லே. இவற்றைத் தவிர மற்ற பகு அகள் எல்லாம் கிடைக் துள்ளன. இந்த நூலில் திரி சொற்கள் அதிகம். சற்றுக் கடின மான நடைதான். மணிமேகில காவியம் போலவே பெருங்கதை வீன் செய்யுட்கள் ஆசிரியப் பரவாலானவை. இப்பாக்களின் இறுதிகள் மணிமேகல்ல காவியம் போன்றே 'என்' என்று முடிகின்

<sup>18.</sup> இனோப்பு 1 கே முதல் செய்யுள் காண்க

றன. இந்த நூ‰க் கொங்குவேள் களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் இயற்றியிருக்க வேண்டும் என்று தோன்று சிறது.

8. பி. எட்டாம் நூற்ருண்டில் இருக்க திருமங்கையாழ்வாக் பெருங்கதையைப் படித்திருக்கிருர் எப்பது அவருடைய சிறிய திருமடல் என்னும் செய்யுளில் பெருங்கைதயின் தல்லவியாகிய வாசவதத்தையைப் பற்றிக் கூறுவதிலிருக்கு அறிகிறேம்.

ஆரானும் ஆதானும் அல்லள் அவள் காணிர் வாரார் வனமுலே வாசவ தத்தை என்று ஆராலும் சொல்லப் படுவாள்—அவளுக்தன் பேராயம் எல்லாம் ஒழியப் பெருக்தெருவே தாரார் தடக்தோள் தணேக்காலன் பின்போனுள் ஊரார் இகழ்க்திடப் பட்டாளே 11

இ.பி 2-ம் நூற்ருண்டின் இறு தியில் எழுதப்பட்ட மணிமேகில காவியத்தில் பெருங்கதையின் குறிப்புக் காணப்படுகிறது. 18 அக் காலத்திலேயே பெருங்கதையைத் தமிழர் அறிக்திருக் தனர் என்பது தெரிகிறது. ஆணுல் அவர்கள் காலத்தில் கொங்குவேளின் பெருங்கதை எழுதப்படவில்லே. வேறுயாரோ எழுதிய பெருங் கதையை அவரகள் அறிக்திருந்தனர்.

பெருக்கைகயின் மூல நூல் பிருஹைக்கை என்பது.(பிருஹைக்கைக—பெருங்ககை) பிருஹைக்கைக்கைய குணுட்டியர் என்னும் புலவர் பைசாச பாகைஷ்பில் எழுதினர். குணுட்டியர், தக்கணை தேசத்தை அரசாண்ட சாதவாகன அரசதுடைய அமைச்சராக இருந்தவர். சாதவாகன அரசர்களுக்குச் சதகர்ணி என்றும் பெயர் உண்டு. சாதவாகன அரசர்களுக்குச் சதகர்ணி என்றும் பெயர் உண்டு. சாதவாகன அரசர்களுகிய சதகாணியசரைத் தமிழர் நூற்றவர்கள்ளர் என்று கூறிஞர்கள். ஏறத்தாழக் கி.பி.முதல் தூற்றுவர்கள்ளர் என்று கூறிஞர்கள். ஏறத்தாழக் கி.பி.முதல் தூற்றுவர்கள்ளர் என்று கூறிஞர்கள். ஏறத்தாழக் கி.பி.முதல் தூற்றுவர்கள் அலில் குணுட்டியர் என்றும் அமைச்சர் பிருஹைக்கைகையப் கூறுக்கைகையின் பிரதேசத்தில் பேசப்பட்ட மொழி ஆகும். பைபசாச பாகைஷ் தராவிட இனத்தைக் சேர்க்கு மொழி என்பர். பைசாச பாகைஷ் என்பது பிராவிருத் பாகைஷ்பைச் சேர்க்கது. பிருஹைக்கைகையின் பெரும் பாகம்

<sup>11.</sup> திருமங்கையாழ்வார், சிறுத்திருமடக்

<sup>12.</sup> மணிமேக**‰** 15: 58-66

அழிந்தபோ**பித்ற. எஞ்**சி இருக்கும் பகுதியே இப்போ*து*ள்ள பெருங்கதை.

பிருகத் கதையை தமிழில் எழுதியவர் கொங்குவேன் என்னும் சைனர். சைசனர்கள் பிராகிருத பாணைகளேக் கற்றவர்கள். எப்படி என்குல் சைனசமய தால்கள் பிராகிருத பாணையில் எழுதப்பட்டுள்ளபடியால் அக்காலத்த சைனர் பிராகிருத பாணையையும் கன்கு கற்றிருந்தார்கள். அந்த முறையில் சைனராகிய கொங்குவேன் கேற்றிருந்தார்கள். அந்த முறையில் சைனராகிய கொங்குவேன் சேரே, பைசாச பாணையில். எழுகப்பட்ட குணுட்டியரின் பேருங்கதையைப் படித்த அதைத் தமிழில் பெயர்த்தெழுதினர் என்றும் கன்னட காட்டு அரசன் குணுட்டியருடைய பிருகத்தையை வடமொழியில் பெயர்த்து எழுதினன் என்றும் அந்த வடமொழியில் பெயர்த்து எழுதினன் என்றும் அந்த வடமொழியிலிருந்து கொங்குவேன் பெருங்கதையைத் தமிழில் எழுதினர் என்றும் இவர்கள்கூற்று ஏற்கத்தக்கதன்று. பிராகிருத பாணையை அறிந்தவரான சைனராகிய கொங்குவேன் சேரே பைசாச பாணையிலிருந்து பெருங்கதையைப் பெயர்த்தெகுழுதினர்.

து களும் கருத்துக்களும் (சொற்களும் கூட) சம்ஸ்கிரு தத்தில் வர்த பிறகு தான் தமிழில் மொழிபெயர்க்கப்பட்டது என்னும் மூட்டாள் தனமான மூடக்கொள்கை ஆராய்ச்சி இல்லாத சம்ஸ் இருக்து வருகிறது. இந்த மூடத் தனத்தைத் தமிழ்ப் பண்டிதர் சிலர் உண்மை எனக் குறிக்கே கொண்டுள்ளனர். பௌக்த சைனர் காலத்தில் பிராகிருத மொழியிலிருந்து தமிழில் நூல்களும் கருத்துக்களும் வெளிவந்தன. சம்ஸ் கிருகம் போலக் காணப்படுகிற பல சொற்கன் உண்மையில் பிராகிருக மொழியிலிருந்து தமிழில் வந்தவை. சைனப் புலவர் களில் தமிழ் பிராகிருகம் சம்ஸ்கிருகம் ஆகிய மொழிகளே கன்கு கற்றவர்கள் பலர் அக்காலத்தில் இருந்தார்கள். சைன சமயத்துத் தமிழராகிய கொங்கு வேள் பிராகிருகம் சம்ஸ்கிருகம் ஆகிய மொழிகளே கன்கு கற்றவர்கள் பலர் அக்காலத்தில் இருந்தார்கள். சைன சமயத்துத் தமிழராகிய கொங்கு வேள் பிராகிருதப் பாணையைக் கற்றவராகையினுல் அவர் பைசாச மொழியிலிருந்த பிருகத்கதையை நேரரகத் தமிழில் எழுதிஞர்.

களப்பீரர் காலத்தில் பௌத்த மதமும் சிறப்புற்றிருந்தது அக்காலத்தில் பௌத்தர்களும் தூல் எழுதிஞர்கள். அவர் களுடைய தூல்கள் முழுவதும் மறைந்து போயின.

#### இலக்கிய நூல்கள் (சைவ சமய நூல்கள்)

சம**ண சமய நூல்களேப்**பற்றி மேலே கூறினேம். இ**னி**. களப்பிரர் காலத்தில் தோன்றிய சைவ சமய இலக்கியங்களேப் ப**ற்றி**க் கூறுவோம். தமிழ் **நாட்டில்,** முக்கியமாகப் பா**ண்**ம காட்டில் சமண சம்யமும் பௌத்த மதமும் பரவி ஆதிக்கம் செலுத்தியதைக் கண்டு சைவ சமயத்தார் தங்கள் சமயம் ஓங்கி வளர வழிவகைகளேத் தேடிக் கடை இயில் பக்தி என்னும் புதிய இயக்கத்தை உண்டாக்கினர்கள் என்று கூறினேம். அகப் பொருளுக்குப் பேரின்பத் தொடர்பான கருக்கை கற்பித்து மாக்க ருக்கும (உயிர்களுக்கு) கடவுளுக்கும் தெய்வீகக் காதலுப் பொருக்கு அதைப் பக்தியுடன் இணேத்தார்கள். இந்தப் பு<u>கிய</u> கொள்கைக்கு ஆதாரமாக ஒரு நூல் வேண்டுமல்லவா? அதற்காக இறையனர் அகப்பொருள் என்றும் களவியல் என்றும் பெயருள்ள ஒரு நூ&ல எழுதினர்கள். அது தெய்வீகக்களவியலுக்கு ஆதார **தா**ல் என்று கூறிஞர்**கள். அ**ந்த **தூ**வேச் சிவபெருமானே (இறையஞர்) இயற்றிஞர் என்று உ**றி**ஞர்கள். <sup>13</sup> இ**னி அக்காலத்** தில் உண்டான சைய சமய நூல்கினப் பார்ப்போம்.

# மூத்த திருப்பதிகங்கள்

திருவாலங்காட்டுச் சிவபெகுமான்மேல் பாடப்பட்டபடியால் திருவாலங்காட்டு மூத்த திருப்பதிகங்கள் என்று கூறப்படும். இந்தப் பதிகங்கள்ப் பாடியவர் காரைக்கால் அம்மையார் என்னும் அடியார். இவர் அறுபத்து மூன்று சைவ அடியார்களில் ஒருவர். இவருடைய வரலாற்றைத் திருக்தொண்டர் புராணத்தில், காரைக்கால் அம்மையார் புராணத்தில் காண்க. திருப்பதிகளேப் பாடியவர் திருகாவுக்கரசு காயனர். அவர் காலத்திலே திருப்பதிகங்களேப் பாடியவர் திருகாவுக்கு வயதில் இளையவராகிய திருஞான சம்மர்த மூர்த்திகாயனர். இவர்கள் பாடிய பதிகங்களுக்குத் தேவாரத் திருப்பதிகங்கள் என்பது பெயர். இவர்களுக்கு மூன்பு முதன் முதலாகத் திருப்பதிகம் பாடியவர் காரைக்கால் அம்மையாரே. ஆகையினுல் அம்பையார் பாடிய திருப்பதிகம் பாடியவர் காரைக்கால் அம்மையாரே. ஆகையினுல் அம்பையார் பாடிய திருப்பதிகம் பாடியவர் காரைக்கால் அம்மையாரே. ஆகையினுல் அம்பையார் பாடிய திருப்பதிகாகனுக்கு 'மூத்த திருப்பதிகம்'

<sup>19.</sup> இது பற்றி இண்டப்பு 8 காண்க

என்று பெரியோர் பெயரிட்டுள்ளனர். அம்மையார் பாடிய மூத்த திருப்பதிகங்கள் இரண்டே. இவற்றில் முதலாம் மூத்ததிருப்பதிகம் கோங்கை திரங்கி நரம்பெழுந்து' என்று தொடங்கும் பதிகம். இதன் பண் நட்டபாடை. இந்தப்பதிகம் பதி இரு செய்யுட்குள்க் கொண்டது. இரண்டாவது மூத்ததிருப்பதிகம் 'எட்டி இலவம் ஈகை குரை' என்று தொடங்குவது. இதன் பண் இந்தளம். இதுவும் பதி இரு பதிகங்களேக்கொண்டது. காரைக்கால் அம்மை யார் 7-ம் நூற்ருண்டிலிருந்த திருநாவுக்கரசருக்கு முந்தியவர் ஆகையால் இவர் கி.பி. 5 அல்லது 6-வது நூற்றுண்டில் இருந்தவ நூதல்வேண்டும். பழைய தேவாரப் பதிப்புகளில் காரைக்கால் அம்மையாரின் மூத்த திருப்பதிகங்களே முதலில் அச்சிட்டுப் பிறகு மற்றத் தேவாரப் பதிகங்களே அச்சிடுவது வழக்கமாக இருந்தது.

## திருவிரட்டை மணிமாக

இதனேயியற்றியவரும் காரைக்கால் அம்மையாரே. இது கட்டனேக் கலித்துறையும் வெண்பாவும் ஆக இரண்டு செய்யுட் களால் ஆனது. அந்தாதியாகப் பாடப்பட்டது. இருபது செய்யுட் களேக் கொண்டது.

## அற்புதத் திருவர்தாதி

இதை இயற்றியவரும் **காரைக்கால் அம்மையாரே. கேரிசை** வெண்பாவினுல் அந்தாதியாக நாற்று ஒன்று செய்யுட்**களேக்** கொண்ட நூல். சிவபெருமான்மேல் பாடப்பட்டது.

காரைக்கால் அம்மையார் இயற்றிய இந்தத் தோத்திரப் பாடல்கள் பதினேரார் திருமுறையில் தொகுக்கப்பட்டுள்ளன.

# கூடிமேபாதி காளத்திபாதித் திருவக்தாதி

இது கேரிசை வெண்பாவினுல் அந்தாதித் தொகைடயாகச் செய்யப்பட்ட நாறு செய்யுட்களேயுடையது. கமிஃமிஃமிலும் கானத்திமிலயிலும் எழுந்தருளியுள்ள சிவபெருமான் மேல் பாடப் பட்டது. இகினப் பாடியவர் நக்கிரதேவநாயனுர். இவர் கடைச் சங்க கோலத்ரிலிருந்த நக்கிரர் அல்லர், களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தின். இருந்த மற்சிருரு நட்கிரர்.

#### திரு ஈங்கோய்மணே எழுபது

ஈங்கோய்மூஃயில் எழுந்தருளியுள்ள கிபைபெருமான் மேல் பாடப்பட்ட எழுபது வெண்பாக்களால் ஆன நூல். இதில் 49-மூதல் 61- வரையில் உள்ள பதின்மூன்று டாடல்கள் மறைந்து போயின. இந்த நூல்லப் பாடியவரும் கபிலதேவநாயணுரே,

# திருவலஞ்சுழி மும்மணிக்கோவை

் இது திருவலஞ்சுழியில் கோயில் கொண்டுள்ள சிவபெருமான் மேல் பாடப்பட்ட தோத்திர நூல். அகவல் வேண்பா கலித்துறை என்னும் மூன்றவகைச் செய்யுட்களினுல் அந்தாதித் தொடை யமையப் பாடப்பட்ட படுகோந்து செய்யுட்களேயுடையது. இதுவும் கக்கீரதேவநாயனுரால் இயற்றப்பட்டது.

## திருவெழு கூற்றிருக்கை

இது அவற்பாவினைல் இயற்றப்பட்ட 56 அடிகளைக் கொண்டது. கடைசியில் ஒரு வெண்பாவையும் உடையது. இச்செய்யுள் யாப்பருங்கல விருத்தியுரையாசிரியர் ஒழிபு இயல் உரையில் மேற்கோள் காட்டியுள்ளார். அதில் இதனே, இண்கக் குறள் ஆசிரியப்பா என்று கூறுகிறூர். பதினேரார் திருமுறையில் அச்சிடப்பட்டுள்ள இந்தச் செய்புளுக்கும் யாப்பருங்கல விருத்தி யுரையில் மேற்கோள் காட்டப்பட்டுள்ள இச்செய்யுளுக்கும் பாடபேதங்கள் உள்ளன. இதனே இயற்றியவர் கக்கீர தேவுகாயனர்

#### பெருந்தேவபாணி.

இது அறுபக்கேமு அடிகளேக் கொள்ட ஆசிரியப் பாவாலானது. இகன் இறுகியில் ஒரு வெள்பாவும் உண்டு. இதனே இயற்றியவரும் எக்கிரதேவராயணுரே.

## கோபப்பிர சாதம்

இது தொண்ணூற்றெருக்பது அடிகோக் கொண்ட அகவற் பாவாலான நோல். சிவபெரு மான் மேல் பாடப்பட்டது. கக்கேர தேவகாயளுரால் இயற்றப்பட்டது.

#### as Ofic

இத எட்டு வெண்பாக்களால் ஆன சிற நூல். காருக்கும் (மழைக்கும்) சிவபெருமானுக்கும் உவகை கூறுமுகத்தான் சிவனே வாழ்த்துகிறது இக்நூல். இதுவும் கக்கீர தேவ காயஞரால் இயற்றப்பட்டது.

## போற்றிக் கலிவெண்பா

களிவெண்பாவிளுல் சிவ பெருமாளோப் போற்றிக் உறுதிறது இந்நூல். இதுவும் நக்கிரதேவநாயறைரால் இயற்றப்பட்டது.

## **திருக்கண்ணப்பதேவர்** திருமறம்

தாற்று ஐம்பத்தெட்டு அடிகளேக் கொண்ட அவற்பாவிறை லானது. இந்நூல் கண்ணப்ப நாயனூர் சிவபெருமானிடம் பக்நி (அன்பு) செய்து மூக்நி பெற்ற வரலாற்றைக் கூறுகிறது. இறுதி பில் ஒரு வெண்பாவையும் உடையது. ரக்கீரிநேவநாயனைரால் பாடப்பட்டது.

இந்தச் செய்யுட்களேப் பாடிய நக்கீர தேவநாயஞர், சங்க காலத்தில் இருந்த நக்கீரர் அல்லர். ஆறைல், அவரும் இவரும் ஒருவரே என்று கூறுகின்றனர். இது தவருன கருத்து. நக்கீர தேவநாயஞர் பாடிய மேற்காட்டிய செய்யுட்கள் எல்லாம் பதிஞோர்த்திருமுறையில் தொகுக்கப்பட்டுள்ளன. பதிஞோர் திருமுறையை முதன் முதலாக அச்சிற்பதிப்பீத்த திரீசிரபுரம் சோடசாவதானம் சுப்புராய செட்டியார் அவர்கள், 'மதுரைக் கடைச் சங்கத்துத் தெய்வப் புலவர்களுளொருவராகிய நக்கீரதேவ காயஞர் அருளிச் செய்த கயில்பாதிகாளத்திபாதித்திருவந்தாதி' என்று ஏட்டுச் சுவடியில் இருந்தபடியே எழுதியுள்ளார். கடைச் சங்களலத்தில் இருந்த சங்கப்புலவரான நக்கீரரைப் பிற்காலத்தில் (களப்பீரர் காலத்தில்) இருந்த சங்கப்புலவரான நக்கீரரைப் பிற்காலத்தில் (களப்பீரர் காலத்தில்) இருந்த சுக்கீர தேவநாயஞர் என்றும் சங்களலத்து இருவரும் ஒருவரே என்று கூறுவது பொருந்தாது. சங்களலத்து நக்கீரருத்குத் தேவர் என்றும் நாயஞர் என்றும் தெறிப்புப் பெயர்கள் இருந்ததில்லே.

். கடைச்சங்க காலத்துப் புலவரான கக்ரோ இயற்றிய இரு மூகுகாற்றுப் படை பதினேராக் இருமுறையில் தொகுக்கும் பட்டுள்ளது. அதில் 'கக்கிரதேவ காயரை! அருளிச்செய்க இரு முருகாற்றுப்படை' என்று குறிக்கப்பட்டுள்ளது. இவ்வாறு சங்க காலத்து கக்கிரரையும் பிற்காலத்திருந்த கக்கிரதேவாயனுரையும் சைவ சமயத்தவர் பிற்காலத்தில் ஒருவிர என்று தவருகக் கருதினர்கள். (திரு முருகாற்றுப்படை கடைச்சங்க காலத்தி விருந்த கக்கிரரால் இயற்றப்பட்டது. திரு முருகாற்றுப்படை பிற் காலத்து நூல் என்று கிலர் கருதுவர். இவர் கருத்தித் தவருனது. 14 (திரு முருகாற்றுப்படை கடைச்சங்களை இதில் இருந்த கக்கிரரால் இயற்றப்பட்டது. அது பற்றிய ஆராய்ச்சி இங்கு வேண்டா)

நக்கீரர் அடிநூல், நக்கீரர் நாலடி நானூறு என்றும் இரண்டு செய்யுள் இலக்கண நூல்களேப் பற்றி முன்பு கூறினேம். அந்நூற் களின் ஆசிரியராகிய நக்கீரரே, இங்கு கூறப்பட்ட நக்கீரதேவ நாயனர் என்று தோன்றுகிறது. நக்கீரதேவ நாயனர் வேறு, கக்கீரர் வேறு என்பதையறிய வேண்டும்.

#### திருக்கண் ணப்பதேவர் திருமறம்

கக்கீரதேவ நாயனர் இயற்றிய திருக்கண்ணப்பதேவர் திரு மறம் என்னும் நூல் மேலே கூறினேம். இந்தத் திருக்கண்ணப்ப தேவர் திருமறத்தைப் பாடியவர் கல்லாடதேவ நாயனர். இத மூப்பத்தேட்டு அடிகளேக் கொண்ட அகவற்பாவாலானது. கண்ணப்ப நாயனருடைய பக்தியைப் புதழ்ந்து பேசுகிறது இந்தால். இந்தச் செய்யுள், சைவத் திருமுறைகளில் ஒன்முன பதிஞோல். இந்தச் செய்யுள், சைவத் திருமுறைகளில் ஒன்முன பதிஞோல் இந்தச் செய்யுள், சைவத் திருமுறைகளில் ஒன்முன பதிஞோல் இந்த செய்யுள் என்னும் புலவர் வேறு, பிற்காலத்தவரான கல்லாடதேவ நாயனர் வேறு. அகநானூற்றில் சுழு செய்யுட்களேயும் குறுந்தொகையில் ஒரு செய்யுள்ளயும் புற சானூற்றில் ஐந்து செய்யுட்களேயும் பாடிய கல்லாடுன் என்னும் சங்கப் புலவர், தல்லயாலங்கானத்துச் செருவென்ற பாண்டியன் கேடுஞ்செழியன் காலத்தில் இருந்தவர். அந்தப்பாண்டியண் சேலில் பாடியவர். கண்ணப்பதேவர் திருமேறம் பாடிய கல்லாடதேவ காயளுர் பிற்காலத்தில் (களப்பிரர் அரசர் காலத்தில்) இருந்தவர்.

<sup>14.</sup> Olmejų 4. nadyr grani araka

'இருவரும் பெவ்பேற காலத்தினிருந்த வெவ்வேற புலவர்கள். இருவரையும் ஒருவராகக் கருதுவது தவறு.

## மூத்த நாயனர் இரட்டை மணிமாகே

இது, மூத்தநாயளர் (ஆண்முகன்) மேல் பாடப்பட்ட வெண்பாவும் கலித்துறையும் ஆகிய செய்யுட்களினை செய்யப் பட்ட இருபது செய்யுட்களேயுடைய அந்தாதி நூல். இத**ினச்** செய்தவர் கபிலதேவ நாயனர். இது பதினேராந்திருமுறையில் தொகுக்கப்பட்டுள்ளது.

# சிவபெருமான் திருவிரட்டை மணிமாகே

வெண்பாவும் கலித்துறையும் ஆகிய இரண்டுவகைச் செய்யுட் களிஞல் சிவபெருமான்மேல் பாடப்பட்ட தோத்திர நூல், முப்பத்தேழு செய்யுட்களேக் கொண்டது. கபிலதேவ நாயஞரால் பாடப்பட்டது. பதிஞேராக் திருமுறையில் தொகுக்கப் பட்டுள்ளது.

#### சிவபெருமான் திருவந்தாதி

வெண்பாக்களினுல் அந்தாதித் தொடையாகச் செய்யப் பட்ட நாறு செய்யுட்களேக் கொண்ட தோத்திர நால். கபிலதேவ நாயனர் செய்தது. இதுவும் பதினேராந்திருமுறையில் தொகுக்கப் பட்டிருக்கிறது.

 இருந்த கபிலதேவராயனர் வேறு. பதி கொண் இழ்க்கணக்கு நூல் களில் ஒன்றுன இன்னு நாற்பது என்றும் நூஃச் செய்தவர் கபில தேவராயனுரே. 'சங்ககாலக்தில் மூக்கராயனர் (கணைபதி, பின்னோயார்) வணக்கம் ஏற்படவில்ஃ. மூக்க நாயனர் இரட்டை மணிமாவேயை ஆண்முகன் மேல் பாடிய கபிலதேவ நாயனர் பிற் காலத்தவர் என்பது வெளிப்படை. இவர் இயற்றிய இன்னை நாற்பது என்னும் நூஃபைபற்றிப் பதி வெள்னை இழக்கணைக்கு என்னும் தவேப்பில் இந்நூலில் வேறு இடத்தில் காண்கை.

வித்துவான் திரு. 3வங்கடராஜுலு ரெட்டியாரும் இக் **கருத்தையே கூறுகி**ருர். ''பிற்காலத்து நூல்களிலேயே முத**லில் விராயக** வணக்கம் காணப்படுகின்றது. இவற்றுல், கி. பி. 6-ம் தாற்ருண்டு வரையில் தமிழ் நாட்டில் விசாயக வழிபாடு கடை பெற்றிலது என்பது அறிபலாகும். 'மாணிக்கவாசகர் வரலாறும் **கோலமும்' என்று**ம் நூலிலும் இவ்வாறே கூறப்பட்டுள்ள**து.** இவெற்றுல். பெண்டைக் தமிழ்ப் புலவராய் விளங்கிய கபிலர், தமது காலத்தில் வழக்காற்றிலில்லாத கடவுளே வழிபட்டுப்பாடியுள்ளார் **என்று கூறுத**ல் பொருக்தமுடையதாகாது. அன்றியும் இர**ட்டை** மணிமாலே போன்ற பிரபர்தங்களும் அவர் காலத்தில் தோன்றி **பிருக்கவில்லு. கட்ட**ுளக் களித்துறைப் பாட்டுக்களும் கபிலா காலத்தில் வழங்கவில்‰. அவ்வாறே பிரபந்தங்கள் பலவும், **கபி**லர் வாழ்ந்த காலத்தில் வழங்கின என்றல் பொருந்தாதே. அவை, அவர் காலத்துக்குப் பல நூற்றுண்டுகளின் பின்னர்த் தோன்றியனவே. ஆசிரியர் ரச்சிரைர்க்கினிபர் கருந்தும் இதுவே **யாத**ல**றிக. இவை**யெல்லாற்றையும் ஆராயாது பெயரொற்று**மை** பொன்று மட்டும் கருதி, கபிலதேவராயனரைக் கபிலர் என்றும் பழம் புலவர் என்று கோடல் மயக்க உணர்வேயாகும்.'' <sup>15</sup>

'பதிகொன் கீழ்க்கணக்கு நூல்களில் ஒன்றுன இன்று நொ**ற்பது** என்னும் நூலூச் செய்தவரும் கபிலகேவநாயணரே. இவர் இந் **நோலி**ல் கபிலர் என்று கூறப்படுகின்றுர். இவர் சங்ககாலத்துக் கபிலர் அல்லர்.மூத்த நாயணர் இரட்டைமணிமாலே, சிவபெருமான்

வித்துவான் வே. வேங்கடராஜூலு ரெட்டியார், கபிலர். 1936, பத்தம் 45.

இரட்டைமைகிமோ?வ, சிவப்பருமான் திருவந்தாதி இவற்றைச் செய்தவரே இந்தக்கபிலர் என்று தோன்றுகிறது.''14

## **சிவபெகுமா**ள் திருவந்தாதி

பரணை தேவ நாயனர் இயற்றியது சிவபெருமான் திருவந்தாதி.
இது நூறு வெண்பாக்களினல் அந்தாதித் தொடையாகப் பாடப் பட்டுள்ளது. பதினேராந்திரு முறையில் தொகுக்கப்பட்டுள்ளது. இவ்வந்தாதியின் கடைசியில் இதன் சிறப்பைக் கூறுகிற வெண்பா ஒன்று காணப்படுகிறது. இவர் சங்ககாலத்தில் இருந்த பரணார் அல்லர். பக்தி இயக்க காலத்தில் களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் இருந்த நக்கீர தேவநாயனர், கல்லாடதேவ நாயனர், கபிலதேவ நாயனைரப் போலவே இந்தப் பரணதேவநாயனரும் பிற்காலத்

சங்க காலத்துப் பரணர் அகரோனுற்றில் 34 செய்யுட்களேயும் குறுக்கொகையில் 16 பாடல்களேயும் நற்றிண்ணயில் 13 செய்யுட்களேயும் பரமுயுன்னார். களேயும் புறநானூற்றில் 13 செய்யுட்களேயும் பாடியுன்னார். மற்றும் சேரன் சேங்குட்டுவன் மேல் பதிற்றுப்பத்த ஐக்தாம் பத்தைப் பாடிரைர். சோழன் உருவப்பஃரேறின் நீசட் சென்னியையும் வையாவிக் கோட்பெரும் பேகிண்யும் பாடியுள்ளார். அவர் கி. பி. 2-ம் நூற்றுண்டின் முற்பததியில் கடைச்சங்க காலத்தின் இருந்தவர். சிவபெருமான் திருவக்காதி பாடிய இக்தப் பரணைதேவுக்காயினர் பிற்காலத்தில் கடைப்பேரர் ஆட்சிக் காலத்தில் இருந்தவர். இவர் வேறு அவர் வேறு.

## கீழ்க்கணக்கு தூல்கள்

இதுவரையில் களப்பிரர் காலத்தில் சைவ சமண சமயத்தவர் எழுதிய தமிழ் நூல்களேக் கூறி?ஞம். களப்பிரர் காலத்தில் எழுதப்பட்ட வேறு நூல்களும் உள்ளன. அவை கீழ்க்கணக்கு நூல்கள். கீழ்க்கணக்கு நூல்களேப் பதினெட்டாகப் பிற்காலத்தில் தொகுத்துள்ளனர்.பதினெட்டு கீழ்க்கணக்கு நூல்களில் காலத்தால்

<sup>16.</sup> மேற்படி தூக், கபிலரகவர் என்னும் தணப்பில்

மூற்பட்டவையும் பிற்பட்டவையும் உள்ளன. ஆகுல், அவை களில் பெரும்பான்மையானவை களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்துக் குள்ளாக எழுதப்பட்டவை. பதி கொண் கிழ்க்கணக்கு நால் களாவன:-1. நாலடியார் 2. நான்மணிக்கடிகை 8. இன்று நாற்பது 4. இனியவை நாற்பது 5. கார்நாற்பது 6 களவழிநாற்பது 7. ஐந்திண் ஐம்பது 9. திண்மால் நாற்றைப்பது 10. திண் மொழி ஐம்பது 11. ஐந்திண் எழுபது 12. முப்பால் (திருக்குறன்) 13. திரிகடுகம் 14. ஆசாரக்கோவை 15 சிறுபஞ்ச மூலம் 16. முதுமொழிக் காஞ்சி 17. ஏலாதி 18. கைக்கில்.

இந்தக் கீழ்க்கணக்குப் ப**றினெட்**டு நூல்களில் திருக்குறன், களவழி நோற்பது, முதுமொழிக்காஞ்சி ஆசிய மூன்றும் கடைச் சங்க காலத்தில் கி.பி. 250-க்கு மூன்பு எழுதப்பட்ட நூல்கள். நாலடியார் என்றும் நூல் கி.பி. 7-ம் நூற்குண்டிச், களப்பிரர் ஆட்சிக்குச் சற்று பின்பு எழுதப்பட்டது. பிற பதிறைன்கு நூல்களும் களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் கி.பி. 3-ம் நூற்முண்டுக்கும் இடைப்பட்ட காலத்தில் எழுதப் பட்டவை. திரு.பி. தி. சீனிவாச அய்யங்கார் போன்ற சிலர் பதினெண்கிழ்க்கணக்கு நூல்கள் எல்லாம் கி.பி. 6-நூற்முண்டு முதல் கி.பி. 8-ம் நூற்முண்டுக்கு இடைப்பட்ட காலத்தில் எழுதப் பட்டன என்று கூறுவர்.<sup>17</sup> இவர் கூறுவது தவறு. இதுபற்றிய ஆய்வுறையை இணேப்பு 5-ல் காண்க.

கீழ்க்கணக்கு என்பதன் பொருள் என்ன என்பதைப் பார்ப் போம். மாந்தர் தம்முடைய உலக வாழ்க்கையில் அடைய வேண்டியவை அறம் பொருள் இன்பம் வீடு என்னும் நான்கு பயன்களாகும். இந்த நான்கு பயன்களில் வீடு (மோட்சம்) என்பது மறுமையில் பெறப்படுவது. மற்ற அறம் பொருள் இன்பம் ஆகிய மூன்றும் இம்மையில் (இவ்வுலக வாழ்க்கையில்) அடையப்படுவன. அறம் பொருள் இன்பம் ஆகிய மூன்றையும் கூறுகிற தூல்களுக்குக் கீழ்க்கணக்கு என்று பெயர் கூறிஞர்கள். இதைப் பழைய உரையாசிரியர்களும் திருநாவுக்கரசரும் கூறி யுள்ளனர். அவற்றைக் காட்டுவோம். பேராசிரியர் என்றும்

<sup>17.</sup> P. T. Srinivasa Aiyangar, History of the Tamils

உரையாசிரியர், தொல்காப்பியம் பொருளதிகாரம் செய்யுளியில் 547-ம் சூத்திரத்துக்கு உரையில் இவ்வாறு கூறுகிருர்:

வ**ள**ப்பியல் தானே வகுக்குங் கா**லே** சின்மென் மொழியாற் ருய பனுவலொடு அம்மை தானே அடிநிமிர் பின்றே

'தாய பனுவலொ'டென்பது அறம் பொருள் இன்பமென்றும் மூன்றிற்கும் இலக்கணஞ் சொல்லும்; வேறிடையிடை அவை யன்றியும் தாய்ச்செல்வ தென்றவாறு. அஃதாவது பதினெண் கீழ்க்கணக்கென உணர்க. அதனுள் இரண்டியானும் ஐந்தடி யானும் ஒரே செய்யுள் வந்தவானும். அவை சிலவாய மெல்லீய சொற்களான் வந்தவானும், அறம் பொருள் இன்ப மென அவற்றுக்கு இலக்கணங் கூறிய பாட்டுப் பயின்று வருமாறும் கார்நாற்பது களவழிநாற்பது முதலாயின வந்தவாறுங் கண்டு கொள்கா?'

திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள் கிழ்க்கணைக்கைப் ப**ற்றிக் கூறு** வதைப் பார்ப்போம். திருக்கு றுக்கொகை இன்னம்பர் பதி**கத்தில்** அடிகள் இவ்வாறு கூறுகிருர்:

தொழுது தூமலர் தூவித் துதித்து ஙின்று அழுது காமுற்று அலற்று கின்ருரையும் பொழுது போக்கிப் புறக்கணிப் பாரையும் எழுதும் கீழ்க்கணக்கு இன்னம்பர் ஈசனே

இம்மை வாழ்க்கையில் அறம் பொருள் இன்பங்**கோப்** பெற்று மறுமைக்கு அடையவேண்டிய கடவுள் வழிபா**ட்டைச்** செய்யாதவர்களேக் கடவுள் கணக்கு எழுதிவைக்கிருர் என்று கூறுகிருர். அறம் பொருள் இன்பம் என்னும் இ**ம்மைப் பயன்** களேக்கீழ்க்கணக்கு என்று கூறுவது காண்கே.

அடி கிமிர் வில்லாச் செய்யுட் டொகுதி அறம் பொருள் இன்பம் அடுக்கி அவ்வகைத் திறம்பட வருவது கீழ்க்கணக் காகும் என்பது பன்னிருபாட்டியல். உலக வாழ்க்கையில் பெறவேண்டிய அறம் பொருள் இன்பம் ஆதிய மூன்றம் கீழ்க்கணக்கு என்று கூறப்பட்டதைக் கண்டோம். இனி, களப்பிரர் காலத்தில் எழுதப்பட்ட கீழ்க்கணக்கு நால்களேக் கூறுவோம்.

## கான்மணிக்கடிகை

இது 104 செய்யுட்களேயுடையது. விளம்பிராகணர் என்ப வரால் செய்யப்பட்டது. இப்பெயரை கொண்டு இவர் விளம்பி என்னும் ஊரில் இருந்தவர் என்பது தெரிகிறது. ஒவ்வொரு வெண்பாவிலும் நான்கு நான்கு நீதிகளேக் கூறுகிறபடியால் நான்மணிக்கடிகை என்று பெயர்பெற்றது. இவர் வைணவை சமயத்தவர் என்பது இந்நூல் கேடவுள் வாழ்த்தினுல் அறிக்கேரும்.

மதிமன்னு மாயவன் வாண்முகம் ஒக்கும் கதிர் சேர்ந்த ஞாயிறு சக்கரம் ஒக்கும் முதுநீர்ப் பழனத்துத் தாமரைத் தாளின் எதிர்மலர் மற்றவன் கண்ணெக்கும் பூவைப் புதுமலர் ஒக்கும் நிறம் என்பது இந்நூலின் கடவுள் வாழ்த்து.

இன்னு நாற்பது

இன்னு தவைகளே த் (துன்பர் தரு கிற செயல்களே) தொகு த் துக் கூறு கிற படி. பால் இர் நூல் இன்னு நாற்பது என்று பெயர பெற்றது. நாற்பது வெண்பாக்களேயுடையது. தனியாகக் கடவுள் வாழ்த்து ஒன்றைப் பெற்றுள்ளது. சிவபெருமான், பலராமன், மாயவன் (திருமால்) சத்தியான் (வேலாயுதனு கிய முருகன்) ஆகியோரைக் கடவுள் வாழ்த்தில் இதன் ஆசிரியர் கூறு கிருர்.

முக்கட் பகவன் அடிதொழாதார்க் கின்னு பொற்பணே வெள்ளேயை யுள்ளாது ஒழுகின்னு. சக்கரத் தானே மறப்பின்னு ஆங்கின்னு சத்தியான் தாள்தொழா தார்க்கு என்பது இந்நூல் கடவுள்வாழ்த்து.

இதன் ஆசிரியர் பெயர் கபிலர். இந்த ஆசிரியரும் முன்பு கூறப்பட்ட கபில தேவநாயளுர் என்பவரும் ஒருவரே. இந்தக் கபிலர் (கபிலி தவராயஞர்) சங்களேலத்தில் பாரிவள்ளலின் கண்பரும் அவ்வள்ளல் இறந்த பிறகு செல்வக்கடுக்கோ வாழியாதுக்கப் பதிற்றப்பத்து 7-ம் பத்தில் பாடியவருமான சங்களேலத்துக்கபிலர் அல்லர். இந்தக்கபிலர் களப்பிரர் காலத்தில் இருந்த கபிலர். இந்தக் கபிலரும் மூத்தநாயஞர் இரட்டை மணிமாகு. சிவபெருமான் திருவத்தாதி முதலான செய்யுட்களே இயற்றிய கபிலி தவநாயஞரும் ஒருவிரே.

இன்ன நாற்பது பாடிய கபிலரும் மூக்க நாயளூர் திருவிரட்டை மணிமாகூ, சிவபெருமான் திருவீரட்டை மணிமாகூ, சிவபெருமான் திருவர்தாதி என்ற நூல்களேப்பாடிய (பதினோர் திருமுறையில் தொகுக்கப்பட்டவை) கபிலதேவநாயனுரும் வெல்வேறு கபிலர்கள் என்று திரு. சதாசிவபண்டாரத்தார் கருதுகிறுர். இவர் மூன்று கபிலர்களேக் கூறுகிறுர். சங்ககாலத்தில் இருந்த கபிலர், அவருந்குப் பிறகு இன்னை எற்பது பாடிய கபிலர், மூக்களயனர் இரட்டை மணிமாலே முதலான நூல்களே இயற்றிய கபில3 தவகாயணர் ஆகிய மூன்று கபிலர்கள் என்று கூறுகிறுர். இதற்கு இவர் கூறும் **சாரண**ம் கபிலதேவநாயனர் மூத்தபிள்ளேயார் மீது இர**ட்டை** மணிமால் பாடியிருப்பதும் சிவபெருமான் திருவக்தாதியில் திருச்சிராப்பள்ளி மஃவயில் சிவபொருமான் எழுந்தருளி**யிரு**ப்ப**தாகக்** கூறியிருப்பதும் ஆகும். அதாவது, மூக்தபிள்ளோயார் (கணைபதி) இ. பி. 7-ம் நாற்றுண்டைல் நரசிம்மவர்மன் பாமல்லன் காலக்தின், சிறுத்தொண்டநாயஞர் (பரஞ்சோதியார்) வா*தா* பி**யிலிரு**ந்**து** கணைபதி உருவங்களேக் கொண்டுவந்து தமிழ் நாட்டில் மு**தல்** முதலாகக் கணபதி வணக்கத்தை உண்டாக்கிஞர் என்று பொது வாகக் கூறப்படும் கருத்தை உடன்பட்டு, மூக்தபிள்ளேயார் இரட்டைமணிமால் பாடியிருப்பதனு லும் அக்தாதியில் திருச்சிராப் ப**ள்ளி**மஃவ**யி**ல் சிவனுச்குக் கோயில் இருந்ததைக் கூ**றி**பிருப்பத அறையம், (திருச்சி மவேயில் முதலாம் மகேக்திரவர்மன் **ஒ**ரு **குகைக்** அமைத்தான் (Berulan) என்பது கொண்ஈடும்) பண்டாரத்தார் கபிலதேவகாயனர் கி.பி.7-ம் நூற்றுண்டில் இருந்தவர் என்று கருதுகிறுர்.18

<sup>18.</sup> பண்டாரத்தார், தமிழ் இகைகிய வரரைறு கி. பி. 250—200

மாமல்லன் முதலாம் நரசிம்மவர்மன் காலத்தில் சேரூதி பதியான பரஞ்சோதியார் (சிறுக்கொண்டகாயளர்) இரண்டாம் புவிகேசியின் நகரமான வாதாபியை வென்று அங்கிருந்து கணபத உருவங்களேக் (வாதாபி கணபதி) கொண்டுவந்து கணபதிச்சரம் என்னும் ஊரில் கணபதிக்குக் கோயில் கட்டிரை என்பது வரலாற்றறிஞரின் பொதுவான கருத்து. ஆகுல், சிறுத்தொண்ட காயளுருக்கு முன்பே களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் கணபதி வழிபாடு தமிழகத்தில் இருந்தது என்று இப்போது ஆராய்ச்சி அறியப்படுகிறது. மற்றும், கபிலதேவநாயணரின் 'சிவபெருமான் திருவந்தாதி'யில் சிவபெருமா**ன்** திருச்சிராப்ப**ள்ளி** மண்யில் எழுந்தருளியிருப்பதாகக் கூறியிருப்பது கொண்டு, அந்த மைவேயில் மகேந்திரவர்மன் I (தி. பி. 600—6:0) குகைக்கோயில் இவ பெருமானுக்கு அமைத்தபடியால் அக்த மலேயைக் கூறு**இற** கபிலகேவநாயனர் கி. பி 7-ம் நூற்ருண்டில் இருந்தவர் என்று தொரு. சதாசிவபண்டாரத்தார் கருதுகிருர், சிவபெருமான் திருவர் தாதியில் 'காவிரி வக்தேறு மறுகிற் <sup>தொழ</sup>ைவெங் கோ**மான்**' சான்று சிராம‰யில் இருக்க சிவபெருமாணேக்கபிலதேவ காயஞர் கூறுகிருர்.<sup>19</sup> இதில், மகேந்திரவர்மன் அமைத்த குகைக்கோவி**ஃ**த் தான் இவர் கூறுகிருர் என்று கருதவேண்டிய தில்லே. அதற்கு முன்பு ஆப்ப&வமேல் இருந்த சிவன் கோயி‰க் கு**றி**ப்ப**தாகக்** கபிலரும் வெவ்வேறு கபிலர்கள் என்று கரு <u>ஓவது</u> வேண்டா. இருவரும் ஒருவரே என்பது எம்முடைய கருத்து,

## **இனியவை** நாற்பது

இந்த நூக் இயற்றியவர் பெயர் மதுரைத் தமிழாசிரியர் மகஞர் பூதஞ்சேந்தஞர். இது நாற்பது வெண்பாக்களேயும் ஒரு கடவுள் வாழ்த்தையும் உடையது. மாந்தர் செய்ய வேண்டிய இனிய (நல்ல) செயல்களேக் கூறுகிறது இந்நூல், இதன் கடவுள் வாழ்த்து இது:

> கண் மூன் றுடையான் தாள்சேர்தல் கடிதினிதே தொன்மாண் துழாய்மாலே யானேத் தொழலினிதே

<sup>19.</sup> கிவபெருமான் திருவந்தாதி செய்யுள் 42

### முந்துறப் பேணி முகநான் குடையாணேச் சென்றமாந் தேத்தல் இனிது

# **திரிக**டுகம்

நூறு வெண்பாக்களேயும் ஒரு கடவுள் வாழ்த்தையும் உடையே நூல். சுக்கு மீனகு திப்பின் என்றும் மூன்று மருந்துச் சரக்குகளேத் தனித்தனியே பொடி செய்து இப்பொடிகளேச் சம அளவாகச் சேர்த்து அமைக்கப்பட்ட மருந்து திரிகடுகம் என்பது இதைக் திரிகடுரு சூரணாட என்றும் கூறுவர். இது காரமாக என்று பெயர் பெற்றது. இதை நாள்தோறும் காஃலயில் சிறு உட்கொண்டால் உடல் அளவாக கோயை ரீக்க உணடாக்கும். திரிகடுகமாகிய சுக்கு மிளகு திப்பிலியைச் சமனை வாகச் சிதைத்து நீர்விட்டுக் காய்ச்சிய கியாழத்தையும் உட் **கொ**ள்ளலாம். திரிகடுகக் கியாழமும் சூரண மும் உடல் கோ**யைப்** போக்குவது போல, திரிகடுகம் என்றும் இந்நா ஃப் படிப்பவரின் உள்ள கோய் (மனகோய்) கீங்கும் என்னும் கருத்தினைல் இக்**நூல்** திர்கடுகம் என்றுபெயர் பெற்றது. ஒவ்வொரு செய்யு**ளிலும்** மூம்மூன்று கருத்துகள் கூறப்படுகின்றன. இதன் கட**வுன்** வாழ்த்தச் செய்யுள் இது:

கண்ணகன் ஞாலம் அளந்ததூஉம் காமருசீர்த் தண்ணறும் பூங்குருத்தம் சாய்த்ததூ உம்—நண்ணிய மாயச் சகடம் உதைத்ததூஉம் இம்மூன்றும் பூவைப் பூவண்ணன் அடி

## ஆசாரக் கோவை

இந்நூல் நூறு செய்யுட்களேயும் ஒரு சிறப்புப் பாயிரத் தையும் உடையது. இந்நூல் வெண்பாவின் வகைகளான குறன் வெண்பா, சிந்தியல் வெண்பா, நேரிசை வெண்பா, இன்னிசை வெண்பா, பஃசெரடை வெண்பா ஆரிய வெண்பாக்களால் அமைந்த நூல். மனிதர் ஒழுக வேண்டிய ஒழுக்கங்களேத் தொகுத்து இதில் இதன் ஆசிரியர் கூறுகிருர். இதன் ஆசிரியர் பெருவாயில் மூன்னி என்பவர். கயத்தூர்ப் பெருவாயில் முன்னி என்று கூறப்படுவதால்; இவர் கயத்தாரைச் சேர்ந்த பெருவாயில், என்னும் ஊரில் இருந்தவர் என்று கருதலாம். புதுக்கோட்டையில் அன்னவாயில், சித்தன்ன வாயில், பெருவாயில் என்னும் ஊர்கள் உள்ளன. ஆகவே இவர் புதுக்கோட்டைப் பகு தியில் வாழ்ந்த வராதல் வேண்டும். இதன் சிறப்புப்பாயிரம் இது:

ஆரெயில் மூன்றும் அழித்தான் அடியேத்தி ஆரிடத்துத் தானறிக்த மாத்திரையான், ஆசாரம் யாரும் அறிய, அறஞுப மற்றவற்றை ஆசாரக் கோவைஎனத் தொகுத்தான்; தீராத் திருவாயிலாய திறல்வண் சயத்தூர்ப் பெருவாயில் முள்ளி என்பான்

# பழமொழி கானூறு

முன்றுறையரையர் என்பவர் இந்நூலின் ஆசிரியர். இந்நூல் டேவுள் வாழ்த்து உட்பட நானூறு வெண்பாக்கீளயுடையது. ஒவ்வொரு வெண்பாவின் இறு தியிலும் ஒவ்வொரு பழமொழி கூறப்படுகிறது. எனவே இதில் நானூறு பழமொழிகள் கூறப்படு. தின்றன. இந்தப் பழமொழிகள் எல்லாம் இந்நூலாசிரியர் காலத்துக்கு முன்பு (களப்பிரா ஆட்சிக் காலத்துக்கு முன்பு). வழங்கிவந்தவை. இந்நூலாசிரியர் ஆருகத மதத்தைச் சேர்ந்தவர்.

பிண்டியின் நீழற் பெருமான் அடிவணங்கிப் பண்டைப் பழமொழி நானூறும் —கொண்டினி நா முன்றுறை மன்னவன் நான்க சயும் செய்தமைத்தான் இன்றுவை வெண்பா இவை! என்பது இந்நூல் தற்சிறப்புப் பாயிரம்.

## சிறுபஞ்சமூலம்

இந்நூல் நூற்றிரண்டு செய்யுட்களேயும் இரண்டு சிறப்புப் பாயிரச் செய்யுட்களேயும் உடையது. பஞ்சமூலம் என்பது ஐந்து வகையான வேர்கள். அவை கண்டக்கத்திரீவர், சிறுவழதுணே வேர், சிறுமல்லி வேர், பெருமல்லி வேர், செருஞ்சி வேர் என்பவை. இந்த ஐந்து வேர்களேக்கொண்டு சிறுபஞ்சமூலம் என்னும் மருந்து செய்யப்பட்டு நோயாளிகளுக்குத் தரப்பட்டது. இந்தச் சிறுச பஞ்சமூலம் என்றும் **நாலில் ஒவ்வொ**ரு செய்யுளிலும் ஐந்து ஐந்து பொருள்கள் கூறப்படுகின்றன. இவை உடல் நோ**டையத்** தீர்க்கிற சிறுபஞ்சமூலம் போன்ற மனநோயைத் தீர்ப்ப**ன** ஆகையால் சிறுபஞ்சமூலம் என்று பெயர் பெற்றது. இந் நூலாசிரியரின் பெயர் காரியாசால். இந்நூலின் கடவுள் வாழ்த்துச் செய்யுள் இது:

> முழுதுணர்க்து மூன்றெழித்து மூவாதான் பாதம் பழுதின்றி யாற்றப் பணிக்து—முழுதேத்தி மண்பாய ஞாலத்து மாக்தர்க் குறுதியா வெண்பா உரைப்பன் சில

#### ஏறை

எண்பத்தேழு பாடல்களேயுடைய இந்த நூலே எழுதியவர் பெயர் கணிமே சாவியார். கணி என்னும் சிறப்புப் பெயர், இவர் வான நூலுக்கற்றவர் என்பதைத் தெரிவிக்கிறது, வான நூலுப் பயின்றவர்கட்குக் கணி, கணியன் என்று பழங்காலத்தில் பெயர் இருந்தது. அரசருடைய கணிவருக்குப் பெருங்கணி என்னும் பெயர் இருந்தது. கணிமேதாவியார் தமிழ்ப்புலமை பெற்றிருந்த தோடு வான நூலுயும் கற்றிருந்தார் என்பது தெரிகிறது. ஏலாதி என்பது, திரிகடுகம், கிறபஞ்சமூலம் என்பவை போன்று ஒரு மருந்தின் பெயர். ஏலம், இலவங்கப்பட்டை, நாகேசரம், மினகு, திப்பிலி, சுக்கு என்று ஆறுவகையான சரக்குகளை மருத்துவ நூல் கூறும் அளவுப்படி ஒன்ளுகச் சேர்த்து செய்யப் பட்ட சுரணத்துக்கு ஏலாதி என்பது பெயர். ஏலாதி என்னும் பெயருடைய இந்த நூலில் ஒவ்வொரு செய்யுளிலும் ஆறு பொருள்கள் கூறப்படுகின்றன. இவர் சமண சமயத்தவர்,

> இல்லறநூல் ஏற்ற துறவறநூல் ஏயுங்கால் சொல்லறநூல் சோர்வின்றித் தொக்குரைத்து—நல்ல அணிமேதை யாய்கல்ல வீட்டு நெறியுங் கணிமேதை செய்தான் கலந்து

என்பது இந்நூலின் பாயிரச்செய்யுள்.

#### கார் காற்பது

இது நாற்பது வெண்பாக்கீளயுடைய நூல். இது, ஆகப் பொருளில் முல்லேத்திண்ணையக் கூறுகிறது. அலுவல் காரணமாக வெளியூருக்குச் சென்ற தூவவன் தான் கார் காலத்தில் திரும்பி வருவதாகத் தன் தூலவிக்குக் (காதவிக்கு) கூறிச் சென்ருன். அவன் சொன்ன கார் காலம் வந்ததும் அவன் திரும்பி வராதபடியால் தூலவி கவூலப்பட்டாள். தோழி அவனுக்கு ஆறுதல் கூறிகூள். கடைசியில் காதலன் திரும்பி வந்தான். இவற்றைக் கூறுகிறது இந்தச் செய்யுள். இதூன் இயற்றிய ஆசிரியர் பெயர் மதுரைக் கண்ணன் கூத்தனர்.

பொருகடல் வண்ணன் புணமார்பில் தார்போல் திருவில் விலங்கூன்றித் தீம்பெயல் தாழ வருதும் எனமொழிந்தார் வாரார்கொல் வாணம் கருவிருந் தாலிக்கும் போழ்து என்பது இந்நூலின் பாயிரச் செய்யுள்.

## ஐந்திணே ஐம்பது

அதப் பொருளேப் பற்றிய ஐந்திக்ணகளும் பத்துப்பத்துப் பாக்களினுல் இயற்றப்பட்டதாதலின் இந்நால் ஐந்திக்ண ஐம்பது என்று பெயர் பெற்றது. இதைப் பாடியவர் மாறன் பொறையனுர் என்னும் புலவர். இதன் பாயிரச் செய்யுள்,

> பண்புள்ளி நின்ற பெரியார் பயன்தெரிய வன்புள்ளி மாறன் பொறையன் புணர்த்தியார்த்த ஐந்திணே யைம்பதும் ஆர்வத்தின் ஓதாதார் செந்தமிழ் சேராதவர்

என்று கூறுகிறது. இதில் செந்தமிழ் என்பது அகப்பொருளேக் குறிக்கிறது. தமிழ் என்பதற்கு அகப்பொருள் என்னும் பொருளும் உண்டு. அகப்பொருளேத்தான் இச்செய்யுள் செந்தமிழ் என்று கூறுகிறது.

# **திணே**மொழி ஐம்பது

அதேடுணே ஐந்துக்கும் திணேயொன்றுக்குப் பத்துச் செய்யுளாக அமைத்து ஐம்பது பாக்களிஞல் இயற்றப்பட்டது இக்தால். இக்தால் இயற்றியவர் கண்ணன் சேக்தஞர். இவரு டைய தக்தையாரின் பெயர் சாத்தக்தையார். ஆகவே இவர் சாத் தக்தையார் மகஞர் கண்ணஞ் சேக்தஞர் என்ற கூறப்பட்டார். ஐக்தீணே எழுபது

இந்நாலும் அகப்பொருள் ஐந்திக்கைகோப்பற்றிக் கூறுகிறது. ஓவ்வொரு திக்கைக்கும் பதிணுன்கு பாக்களாக ஐந்து திக்கைகளுக்கு எழுபது பாடல்களேக் கொண்டது. இதன் ஆரிரியர் பெயர் மூலாதியார். இதன் கடவுள் வாழ்த்துக் கணைபதியாகிய பிள்கோ யாருக்குரியது.

> எண்ணும் பொருளினிதே யெல்லா முடித்தெடிக்கு நண்ணுங் கலேயனேத்து நல்குமால்—கண்ணுதலின் முண்டத்தான் அண்டத்தாள் மூலத்தாள் ஆலஞ்சேர் கண்டத்தான் ஈன்ற களிறு

என்பது இதன் கடவுள் வாழ்த்து.

இந்தப் பின்னேயார் கடவுள் வாழ்த்த இந்நூலாசிரியர் செய்ததன்று என்றும் பிற்காலத்தவர் யாரோ செய்தமைத்தது என்றும் திரு. சதாசிவ பண்டாரத்தார் கருதுகிருர். இதற்கு இவர் உறும் காரணம் இது: "பின்ளேயாரென்று வழங்கப் பெற்று வரும் விகாயகக் கடவுளின் வழிபாடு கி. பி. ஏழாம் நூற்றுண்டில்தான் கம் தமிழ் நாட்டில் தொடங்கியது என்பது ஆராய்ச்சியால் அறிந்த தோர் உண்மையாகும். எனவே, அக்கடவுளுக்கு வாழ்த்துக் கூறப் பட்டுள்ள பாடல் இந்நூலாசிரியரால் இயற்றப்பட்டதன்று என்பது தேற்றம். அக்கடவுள் வாழ்த்துச் செய்யுள் நூலின் புறத்தேயுள்ளமையும் அதற்குப் பழைய உரை காணப்படாமையும் இவ்வுண்மையை கன்கு வலியுறுத்துதல் அறியற் பாலதாம்." <sup>26</sup>

விராயகர் வழிபாடு தமிழகத்தில் கி. பி. 7-ம் நூற்றுண்டில் மாமல்லன் நூசிம்மவர்மன் காலத்தில் அவ்வரசனுடைய சேணுதி பதியான பரஞ்சோதியார் (சிறுக்தொண்டநாயளூர்) காலத்தில் மூதன் மூதலாக உண்டாயிற்று என்றும் கொள்கையை ஆதார

<sup>20.</sup> டி. வி. சதாசிவபண்டாரத்தார், தமிழ் இலக்கிய வரலாறு. கி.பி. 250—600, 1965, பக்கம் \$5.

போகக் கொண்டு பண்டாரத்தார் அவர்கள் இவ்வாறு கூறுகிருர். விநாயகர் வணக்கம் கி. பி. 7-ம் நூற்ருண்டில் உண்டோயிற்று என்றும் கருத்து அண்மைபக் கோலத்தில் இருந்தது. ஆஞல் கி. பி. 7-ம் நூற்ருண்டுக்கு முன்பே களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்திலேயே ஏற்பட்டிருந்தது என்பது இப்போது ஆராய்ச்சியிஞல் தெரிகிற படியால் இக்கடவுள் வாழ்த்து இந்நூலுக்கு உரியதே எனக் கொள்ளலாம். (இதுபற்றி 'இன்ஞ நாற்பது' என்றும் தஃப்பில் விளக்கிக் கூறியிருப்பது காண்க) பண்டோரத்தார் அவர்களே இந்நாலாசிரியராகிய மூலாதியார் 'கி. பி. ஐந்தாம் நூற்ருண்டில் இருந்தவர் ஆவார்' என்று கூறுகிறபடியால், இந்நால் களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் இயற்றப்பட்டது என்பது தெளிவாகிறது.

## திணேமா**க் நூற்**றைம்பது

இதுவும் அகப் பொருள் ஐந்திணகினக் கூறுகிற நூல். குறிஞ்சிக்கு 31 செய்யுளும் கெய்தலுக்கு 31 செய்யுளும் பாலுக்கு 30 செய்யுளும் முல்லேக்கு 31செய்யுளும் மருதத்துக்கு 30 செய்யு ளும் ஆக 153 செய்யுட்களேக் கொண்டிருக்கிறது. ஆணுல் நூலின் பெயரிவிருந்து 150 செய்யுட்கள் தாம் இதற்குரியவை என்று தோன்றுகிறது. எஞ்சியுள்ள மூன்று செய்யுட்கள் பிற்காலத்து இடைச்செருகலாக இருக்குமோ, அல்லது, நூலாசிரியரே இச் செய்யுட்களேயும் இயற்றியிருக்கலாமோ என்று ஐயம் ஏற்படுகிறது.

இந்நோலாசிரியரின் பெயர் கணிமேதாவியோர். இவரே ஏலாதி என்றும் நூலின் ஆசிரியர் என்பதை முன்பு அறிக்தோம். இந் நூலின் பாயிரம் இத:

முனிந்தார் முனிவொழியச் செய்யுட்கண் முத்துக் கனிந்தார் களவியற் கொள்கைக்—கணிந்தார் இணமாலே யீடிலா வின்றமிழால் யாத்த திணேமாலே கைவரத் தேர்ந்து

இந்தப் பாயிரத்தைப்பற்றித் திரு, சதாசிவ பண்டாரத்தார் தம்முடைய கருத்தைக் கூறியுள்ளார்கள். ''அதனே (பாயிரத்தை) சோக்குமிடத்து, இவ்வாசிரியர் காலத்தில் அகப்பொருளாகிய களவிய‰ வெறுத்துக்கொண்டிருந்த ஒரு குழுவீனர் கம் தமிழ் நாட்டில் இருந்திருத்தல் வேண்டும் என்பதும் அவர்கட்கு அதன் சிறப்பிகு விளக்கி அவர்கள் கொண்டிருந்த வெறுப்பிகுளும் போக்கவேண்டியே இவ்வினிய நூல் இவர் இயற்றியிருத்தல் வேண்டும் என்பதும் நன்கு வெளியாகின்றன."

சைவ வைணவருக்கும் பௌத்த சமணருக்கும் அகப்பொருள் பற்றிக் கருத்து வேற்றுமை அக்காலத்தில் இருந்தது. பக்தி இயக்கம் தோன்றிய அக்காலத்தில் அகப் பொருளுக்குப் பேரின்பக் (தெய்வ) காகல் கொள்கையைச் சைவ-வைணவ சமயத்தார் புதிதாகக் கற்பித்துத் தங்கள் சமயத்தில் செய்யுட்களே இயற்றினுர்கள். ஆனுல், இந்தக் கொள்கையைப் பௌத்த சமயத்தாரும் சமண சமயத்தாரும் ஏற்றுக்கொள்ளாமல் இக் கொள்கைக்கு மாறுபட்டிருந்தார்கள்.

இந்தப் பாயிரச்செய்யுளில் 'ஈடிலா இன்தமிழால் யாத்த திணோமாஃ 'என்று கூறப்படுகிறது. இதில் 'இன்தமிழ்' என்பது அகப்பொருளேச் கட்டுகிறது என்பது தெர்கிறது. 'ஐந்திணோ ஐம்பது' என்னும் நாலின் பாயிரச்செய்யுளில் செந்தமிழ் என்பது அகப்பொருளேச் சுட்டுகிறது என்பதைக் கண்டோம்.<sup>21</sup>

#### கைந்நில

இதுவும் அகத்திக்ணபற்றிய நூல். ஒவ்வொரு திணக்கும் பன்னீரண்டு பாடல்களேயுடைய அறுபது வெண்போக்களேக் கொண்ட சிறு நூல். இதன் ஆசிரியர் மாருக்கத்து முள்ளி நாட்டு நல்லூர்க் காவிதியார் மகஞர் புல்லங்காடஞர் இச்சிறு நூலிலுள்ள சில வெண்பாக்கள் அழிந்து மறைந்துபோயின. இந்த நூல் 1931-ம் ஆண்டு திரு. அந்தராமையர் அவர்கள் அச்சிட்டு வெளியிட்டார்கள். இதுவும் பதினெண்கேழ்க்கணக்கைச் சேர்ந்த நூல். 22

அகப்பொருளுக்குத் தமிழ் என்னும் பெயர் இருந்தது என்பதை மயில்சீனிவேங்கடசாமி எழுதிய 'தமிழ் அகம' என்னும் கட்டுரை யில் காண்க. Journal of Tamil Studies, No 3 Sep. 1973.

மயில் சீனி வேங்கடசாமி, 19-ம் நூற்குண்டில் தமிழ் இலக்கியம்,
 1962 (பதி னென் கீழ்க்கணக்கு வரலாற்றைகை காண்க)

# களப்பிரர் காலத்தில் நுண்க2லகள்

களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் தமிழகத்தில் நுண்கிலகள் கண்முக வளர்ந்திருக்க வேண்டும் என்று தோன்றுகிறது. ஆனல்: அந்தக் கேஸ்களேப் பற்றிய விவரமான செய்திகள் கிடைக்கவில் வ. சங்க காலத்திலே வளர்ந்திருந்த நுண்குலேகளேப் பற்றிச் சிலப்பதி காரம், மணிமேகஸ் என்னும் நூல்களிலிருந்து அறிகிரும். களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் அந்தக் கலேகள் அதன் பிறகு வளர்ந்திருக்கவேண்டும் என்று நம்பலாம் அந்தக் காலத்துக் க‰க‰ோப்பற்றி அறிவதற்கு ஆதாரமான சான்றைகள் கிடைக்கவில்லே. கிடைத்துள்ள சான்றுகளும் குறை வாகவே கிடைத்துள்ளன. நாண்குலே என்றும் அழுதுக்கலகளை ஐந்தாகக் கூறுவர். அவை கட்டடக் கவே, சிற்பக்கவே, ஓவியக்கவே, இசைக்கூல், காவியக்கூல என்பவை நமது நாட்டுச் சிற்பக்கூல நூல்கள் கட்டடக்கவேயையும் சிற்பக்கவேயையும் ஒன்றுசேர்த்துச் செற்பக்குவே என்றே கூறுவின்றன. இசைக்குவே என்பதில் கூத்தும் நாடகமும் அடங்கும். களப்பிரர் காலத்தில் இருந்த நுண்க‰களேப் பற்றிப் `பார்ப்போம்.

#### **க**ட்டடக்கலே

சைவம், வைணவம், பௌத்தம், சமணம் ஆகிய மதங்களும் இருந்த களப்பிரர் காலத்துத் தமிழகத்தில் கட்டடக்கலே வளர்ந்திருக்கவேண்டும். இந்த மதங்களின் கோயிற் **கட்டடங்கள்** கட்டாயம் இருந்திருக்கவேண்டும். அந்தக் கட்டடங்கள் செங்கல், கண்ணும்பு, மரம், இரும்பு ஆகிய பொருள்களேக்கொண்டு கட்டப் கிடு பெற்**றிருக்க** இக்காலத்தில் பட்ட வையாகையால் ക്കുത്തവ ஒன் நின்கேல் அடுக்கிக் ஒன் முக கருங்கற் உள கட்டப்படுகிற கற்றளிக் கோயில் கட்டடங்களும் பாறைகளோக் குடைந்த அமைக்கப்படும் குகைக் கோயில்களும் ஆட்சிக் காலத்தில் உண்டாகவில்லே. அவை பிற்காலத்தில் முதல் மகேந்திரவர்மன் காலத்தில் கி.பி.7-ம் நூற்ருண்டில் உண்டாக் கப் பட்டவை. (பின்னோயார்பட்டி குகைக்கோயில் கனப்பிரர் காலத்தில் உண்டாக்கப்பட்ட குகைக்கோயிலாக இருக்கலாமோ என்னும் ஐயம் தோன்றுகிறது. இதுபற்றி ஆராய்க்து பார்க்க வேண்டும்.)

களப்பிரர் ஆட்சிக் காலக்துக்குப் பிறகு கெ.பி. 7-ம் **நா**ற்ருண்டில் இருந்த திருநாவுக்கரசரும் திருஞானசம்பந்தரும் கங்களுடைய தேவாரப்பதிகங்களில் கூறுகிற கோயிற் கட்டட வகைகளான கரக்கோயில், நாழற்கோயில், கோகுடிக்கோயில், பெருங்கோயில், இளங்கோயில், மாடக்கோயில், தூங்காகோ மாட**்**, மணிக்கோயில் முதலான கட்டட வ**கைகள் க**ளப்பி**ர**ர் காலத்திலேயே தோன்றி இருக்கவேண்டும். ஏனென்றுல், இந்தக் வகையெல்லாம் திடீரென்று 7-ம் நூற்முண்டிலே தோன்றியிருக்க முடியாது. அக்காலத்தில் அவை **கட்ட**டங்களாக இருந்தன. கி.பி. 7-ம் நூற்முண்டின் நடுப் பகு தியில் முதல் மாமல்லன் ஈரசிம்மவர்மன் என்னும் பல்லவ அரசன் காலத்தில் மாமல்லபுரத்தில் அமைக்கப்பட்ட பஞ்ச பாண்டவ ரதங்கள் முதலான கோயில் அமைப்புகள் அவன் காலத்துக்கு முன்பு எளப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் அல்லது அதற்கு முன்பு இருக்த செங்கற்கட்டடங்களின் மாதிரியைக் காட்டுகிற பாறைக்கல் அமைப்புகள். இந்தப் பாறைக் கற்கோயில்களில் பல அகநாழிகை (கர்ப்பக்கிருகம்) இல்லாமலே கட்டடத்தின் மேற்புறக் தோற்றம் மட்டும் பாறைக்கல்லில் அமைத்துக் காட்டப்பட்டுள்ளன. ஆகையோல், மாமல்லபுரத்து **A**554 கோயில்கள், செங்கற்கட்டடங்களாக இருந்த பழைய கோயில் களின் தத்ருபே உருவ அமைப்புகள் என்பதில் ஐயமில்லு.

களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் பௌத்தரும் சமணாரும் பள்ளிகளேயும் விகாரைகளேயும் கட்டியிருந்தனர். அந்தக் கட்ட டங்களின் உருவ அமைப்பும் இந்தக் கட்டடங்களின் அமைப்புப் போலவே இருந்திருக்க வேண்டும் என்று தோன்றுகிறது. சமண சமயக் கோயில்களுக்குச் சினகரம் என்று பெயர் இருக்தது. (ஜினன் + நகரம் - ஜினகரம், சினகரம்) விஷ்ணுவின் கோயி அக்கு விண்ணகரம் என்று பெயர் இருந்தது. சமண பௌத்தக் கோயிலுக்குச் சேதியம் என்னும் பெயரும் உண்டு.
பௌத்தப் பிக்குகள் இருந்த ஆரேரமம் அல்லது விகாரைகள் பெரிய கட்டடங்கள். அவை காஞ்சி, நாகை, உறையூர், காவிரிப் பூம்பட்டினம் முதலான நகரங்களில் இருந்தன. காவிரிப்பூம் பட்டினத்தில் இருந்த பௌத்த விகாரை, நெடுஞ் சுவர்களும் பெரிய வாயில்களும் உடையதாக வெண்சுதை பூசப்பெற்றுக் கயிலாயம் போன்று இருந்ததென்றும் அது கண (கண்ண)தாசன் என்னும் அமைச்சனைல் (களப்பிர அரசனுடைய அமைச்சன்) கட்டப்பட்டதென்றும் அபிதம்மாவதாரம் என்னும் பௌத்த மத நூல் கூறுதிறது. சோழநாட்டில் பூதமங்கலம் என்னும் ஊரில் இருந்த பௌத்த விகாரையைக் கட்டியவர் வேணுதாசர் (விஷ்ணு தாசர்) என்று வியைவினிச்சயம் என்னும் நூல் கூறுகிறது.

#### சிற்பக்கலே

சிற்பக்கிஸ் என்பது தெய்வங்கள், மனிதர், பிருகம், பறவை மரம், செடி, கொடி முதலியவைகளின் உருவங்களேச் சுதை, மரம் கல் முதலியவற்றில் அமைப்பது. சிற்பக்கிஸ்பையும் கட்டடக் கிஸ்யையும் கிற்பம் என்றே நமது நாட்டுக் கிஸ் நூல்கள் கூறுகின்றன. களப்பிரர் காலத்துச் சிற்பங்களும் கிடைக்கவில் இல. கதை மரங்களினுல் செய்யப்பட்டபடியால் அவை அழிந்து போயின. கருங்கல்லில் சிற்பவடிவங்கள் புடைப்புச் சிற்பமாக (புடைப்புச் சிற்றம் —Baselief) அமைக்கப்பட்டன.

#### ஓவீயக்கலே

ஒவியம் என்பத சித்திரம். ஓவியம் பலவித நிறங்களினும் எழுதப்பட்டது. அந்தக் காலத்து ஓவியங்கள் பெரும்பாலும் கவர்களில் எழுதப்பட்ட கவர் ஓவியங்களே. பௌத்த சைன வீகாரைகளிலும் பள்ளிகளிலும் கோவில்களிலும் சுவர் ஓவியங்கள் எழுதப்பட்டன. கடைச்சங்க காலத்தில் திருப்பரங்குன்றத்தின் மேல் இருந்த முருகக் கடவுளின் ஆலயத்தின் மண்டபச் சுவர்களில் வண்ண ஓவியங்கள் எழுதப்பட்டிருந்ததைப் பரிபாடல் கூறுகிறது. 'கவரை வைத்தல்லவோ சித்திரம் எழுதவேண்டும்' என்றும் பழ செருழி, கட்டடச் கவர்களில் சித்திரங்கள் எழுதப்பட்டதைக் செரிவீக்கிறது. படத்தில் (படம் — துணி) சித்திரம் எழுதும் பழக்கமும் இருந்தது. படம் என்னும் சொல் துணியில் எழுதப் பட்ட ஒவியத்துக்குப் பெயராம். இக்காலத்தில் பலகை, காகிதம், ஆகிய பொருள்களில் எழுதப்பட்ட ஓவியங்களுக்குப் படம் என்று கூறப்படுகிறது. ஓவியக்கும் எளிதில் மறைந்துவிடக் கூடிய இயல்புடையது. களப்பிரர் காலத்துக் கட்டடங்கள் அழிக்து போனபடியால் அக்காலத்துச் சுவர் ஒவியங்களும் மறைந்து போயின. துணியில் எழுதப்பட்ட படங்களும்

### இசைக்கலே

நுண்கேஸ்களில் ஓவியக்கேஸ்ச்கு அடுந்தபடியாகக் கூறப் படுவது இசைக்கலே. இசையில் யாழ், குழல், முழவு மூதலான இசைக்கருவிகளும் அடங்கும். இசைக்க‰யோடு கூத்லுக்(நாடகம்) கேஸ்யும் அடங்கும். கூத்துக்கலேபைப் பரத நாட்டியம் எ**ன்று** இக்காலத்தில் வழங்கு இரும். இசையும் கூத்தும் சங்ககாலத்திலே பெரிதும் வளர்ந்திருந்ததைச் சிலப்பதிகாரத்திறுல் அறிகிரும். களப்பிரர் காலத்தெல் இந்தக் க‰கள் மேலும் வளர்ந்திருந்தன என்பதை அறிகிறேம். களப்பிரர் காலத்தில் இருந்த காரைக்கால் அம்மையார் பதிகம் என்னும் இசைப்பாடிஃப் பாடியுள்ளார். தேவாரப் பதிகங்கள் இசைப்பாடல்களே. தேவாரப்பதிகங்களேப் பாடிய அப்பர், சம்பந்தர் காலத்துக்கு முன்னே களப்பிரர் ஆட்சிக் **ோ**லத்தில் இருர்த **காரை**ச்கால் அம்மையார் முதல் முதல் பதிகம் (இசைப்பாடல்)பாடிஞர். அவர் பூடியவை இரண்டு பதிகங்கள். அவை திருவாலங்காட்டுச் சிவபெருமான்3மல் பாடப்பட்டவை. அப்பதிகங்களுக்குத் திருவாலங்காடு மூத்த திருப்பதிகங்கள் என்று பெயர். திரு ராவுக்கரசர், திருஞான சம்பர் தர் ஆகிய சைவசமயக் குரவர்கள் பதிகம் பாடுவதற்கு முன்பு பாடியதால் இப்பதிகங் களுக்கு 'மூத்ததிருப்பதிகங்கள்' என்று பெயர் உண்டாயி**ற்று.** முதல் பதிகத்தின் பண் நட்டபாடை. இரண்டாம் பதிகத்தின் பண் இக்தனம். காரைக்கால் அம்மையார் பாடிய முதலாம் மூத்த **இ**ருப்பதிகத்தெல் 9-ம் பா**டனில் பண்களின் பெயர்க**ள்யை**ம் இசைக** கருவிகளின் பெயர்களேயும் கூறுகிறுர். அப்பாடல் வருமாறு:

துத்தம் கைக்கிளே விளரி தாரம் உழை இளி ஓசை பண்கெழுமப் பாடிச் சச்சரி கொக்கரை தக்கையோடு தகுணிச்சற் துந்துமி தாளம் வீண மத்தளங் காடிகை முன்கை மென்தோல் தமருகம் குடமுழா மொந்தை வாசித் தத்தனமை விஞே டாடு மெங்கள் அப்பனிடம் திருவாலங்காடே

களப்பிரர் காலத்தில் இசைக்கமே முன்பிருந்ததைவிட அதிக வளர்ச்சி பெற்றிருக்கவேண்டும். அவற்றின் விவரம் தெரியவில்மே.

கூத்துக்கூலையும் களப்பிரர் காலத்தில் வளர்ந்திருந்தது.
இசையும் கூத்தும் தமிழரின் பழமையான செல்வங்கள். சங்க காலத்தில் இசையும் கூத்தும் வளர்ந்திருந்ததைச் சிலப்பதிகாரம் மணிமேக்லே என்னும் இரண்டு காவியங்களினுல் அறிகிறேம். களப்பிரர் காலத்தில் கூத்துக்கலேயும் இசைக்கலேயைப் போலவே வளர்ந்திருக்கவேண்டும் என்பதில் ஐயமில்லே. களப்பிரர் காலத்தில் கூத்துக்கலேயைப் பற்றி ஒரு நூல் எழுதப்பட்டிருந்தது. அந் நூல் எழுதய்வர் விளக்கத்தார் (விளக்கத்தனர்) என்பவர். அந் நூலின் பெயர் 'விளக்கத்தனர் கூத்து' என்பது. அது அச்சுதன் என்னும் களப்பிர அரசன் காலத்தில் எழுதப்பட்டது. அந்நூலின் கடவுள் வாழ்த்தைக் தவிர பிற பகுதிகள் முழுதும் கிறைடக்கவில்லே. 1

#### காவியக்கலே

ஐந்து நுண்கு இகளில் பிகவும் சிறந்தது காவியக்கில. கட்டடக்கிலயும் சிற்பக்கிலயும் ஓவியக்கிலயும் கண்ணுல் கண்டு இன்புறத்தக்கவை. இசைக்கில காதால் கேட்டு இன்புறுவுவது. காவியக்கில அறிவிணுல் உணர்ந்து இன்புறத்தக்கது. ஆகவே காவியக்கில அழகுக்கிலகளில் சிறந்தது என்பர்.

மைவில் சீனிவேங்கடசாமி, மறைந்து போன தமிழ்நால்கள், 1987, பக்கம் 221 (விளைக்கத்தஞர் கத்து காண்க)

காவியத்தில் இன்பது உடையான குவைகளேக் (நவரசங்களே) காணலாம். எனப்பிரர் காலத்துக் காவியங்களில் தல்கிறந்தது இவக கிந்தாமணி. அதற்கு அடுத்ததாக உள்ளது பெருங்கதை எனப்படும் உதயணன்கதை. கவிச்சக்கரவர்த்தியாவிய கம்பண் கிந்தாமணிக் காவியத்திவிருந்து பல கருத்துக்களே மூகந்து கொண்டான் என்பர். பெருங்கதையில் அதிகமாகத் திரிசொற்கன் இருப்பதலைல் அதனேப் படித்து வினங்கிக்கொள்வது சற்றுக் கடினந்தான். பலாப்பழத்தை அறுப்பது கடினம். பிசுபிசுப்பையும் அதனுள்ளிருக்கும் நார்களேயும் அப்புறப்படுத்துவதும் கடினம். பிறகு பலாச்சுள்களே உண்பது இன்பம். அதுபோலத்தான் பெருங் கதையைப் படித்து இன்புறுவதும். களப்பிரர் காலத்தில் உண்டான இந்தச் சிந்தாமணியும் பெருங்கதையும் சமணர் செய்த காலிய நூல்களாகும்.

# களப்பிரர் பற்றிய வாழ்த்துப் பாக்கள்

۱

## அம்போதரங்க ஒத்தாழிசைக் கலிப்பா

(தரவு)

கேடலரு மாமுனிவர் கிளர்க்துடன் தொழுதேத்தக் கடல்கெழு கணேசுடரிற் கலர்தொளிரும் வாலுளே இ அழலவிர் சுழல்செங்கண் அரிமாவாய் மஃலந்தாளேத் தாரோடு முடிபிதிரத் தமனியப் பொடிபொங்க ஆர்புனல் இழிகுருதி அகலிடம் உடனனோப்பக் கருகிரான் மார்பிடந்த கொஃலமலி தடக்கையோய்!

## (தாழிசை)

முரைசதிர் வியன்மதுரை முழுவதாடிம் தஃவெனிப்பப் புரைதொடித் திரடிண்டோட் போர்மூலர்க மறமல்லர் அடியோடு முடியிறுப்புண் டயர்ந்தவண் கிலஞ்சேரப் பொடியெற வெங்களத்துப் புடைத்துகின் புகழாமோ?

கவியொலி வியனுலகம் கலந்துட எனிநடுங்க வலியியல் அவிராழி மாறெதிர்ந்த மருட்கோவும் மாணுதார் உடம்போடு மறம்பிதிர வெதிர்கலங்கச் சேணுயர் இருவிசும்பிற் செகுத்ததுகின் சினமாமோ?

படுமணி இனங்ரைகள் பரந்துடன் இரிந்தோடக் கடுமுரண் எதிர்மீலந்த காரொலி எழிலேறு வெரிகொடு மருப்பொசிய வீழ்த்து திறல் வேருக எருமனி பெருந்தொழுவின் இறுத்தது சின் இல்லாமோ?ு

#### (அம்போதரங்கம்)

#### (பேரெண்)

இலங்கொளி மரகதம் எழில்மிகு வியன்கடல் வலம்புரித் தடக்கை மா அல் நின்னிறம் விரியிணர்க் கோங்கமும் வெந்தெரி பசும்பொ அம் பொருகளி றட்டோய்! புரையும் நின்றுடை

#### (சிற்றேண்)

கண்கவர் கதிர்மணி கனலும் சென்னியை தண்சுடர் உறுபகை தவிர்த்த ஆழியை ஒலியியல் உவணம் ஒங்கிய கொடியினே வலிமிகு சகடம் மாற்றிய அடியினே

#### (இடையெண்)

போரவுணர்க் கடக்தோய் நீ புணர் மருதம் பிளக்தோய் நீ நீரதிலம் அளக்தோய் நீ நீழல்திகமும் படையோய் நீ

#### (அள வெண்)

ூடையூரி மீ உலகு மீ உருவு மீ அருவு மீ ஆயி மீ அருளு மீ அறமு மீ மறமு மீ

(தனிச்சொல்)

என வாங்கு

(சுரிதகம்)

அடுதிறல் ஒருவசிற் பரவுதும் எங்கோன் தொடுகழற் கொடும்பூட் பகட்டெழில் மார்பிற் கயலாரி கிடந்த சிஃயுடைக் கொடுவரிப் புயலுறழ் தடக்கைப் போர்வேல் அச்சுதன் தொன்று முதிர்கட லுலகம் முழுதுடன் ஒன்றைபுரி திகிரி உருட்டுவோன் எனவே 2

## த**ீ**லயளவு அம்போதரங்க ஒத்தாழிசைக் கலிப்பா பெருதேவபாணி

(தரவு)

அங்கடற் கதிர்முத்தம் அணிவயிரம் அவையணிர்து மங்யுறைமா சுமர்தேர்தும் மணியணேமேல் மகிழ்வெய்தி ஓசணே சூழ் திருநகருள் உலகொரு முன் நுடனேத்த ஈசனேயாய் இனி தமர்ந்தங் கிருடிகட்கும் இறையவர்க்கும் அருளறமே அறமாக அயலார்கண் மயலாக இருளறகன் கெடுத்தியம்பி இருவினே கடிர்திசினேய்!

## (தாழிசை)

துன்னுத விக்ணப்பலகையைத் தணி செய்யும் துணிவிக்கையாய் இன்னுத பலகைமுக்குபோல் எரித்தடக்கும் நிக்குப்பினுல் இருளில்லா உணர்வென்னும் இலங்கொளியால் எரித்தக்கையோய் அருமெனல்லாம் அடைந்தெங்கண் அருளுவதுன் அருளாமோ?

மதிபுரைமுக் குடைநீழல் மகிழ்வெய்தி அடைந்தோரைக் கதிபொருதக் கருவரைமேல் கதிர்பொருக முகம்வைத்துக் கொன்முணே போல் விணேநீங்கக் குளிர்சிழற்கண் மகிழ்ந்த**னிர்** போல்

கின்பினீர் எனவுணர்த்தல் கிருமல கின் பெருமையோ?

மிண தோறந்து வெனம்புகுமின் மலமறுக்கல் உறுவீரேல் வினேயறுக்கல் உறுவார்க்கு விழுச்செல்வம் பழுசென்றீங் கேலைகில்லாப் பெருஞ்செல்வக் தமரரசர் புடைசூழ உலகெல்லாம் உடன்றுறவா உடைமையுரின் உயர்வாமோ

#### (அராகம்)

அரசரும் அமரரும் அடிஈழல் அமர்தர மூரசதிர் இமிழிசை முரணிய மொழியி*ண*்

#### (அப்போதரங்கம்)

(பேரெண்)

அணிகோர் அவிர்மதி அழகெழில் அவிர்கடர் மணியோளி மலமறு கனலி நின்னிறம் முழையது மெலியோலி மலிகேடல் அஃலியோலி முழையுறை அரியது முழக்கம் நின்மொழி

#### (இடையெண்)

வெலற்கரும் வீணேப்பகை வேரொடும் வென்றனே சொலற்கரு மெய்ப்பொருள் முழுவதும் சொல்லீணே அருவிணே வெல்பவர்க் கரும்புணே ஆயிணே ஒருவிணே ஆகி உலகுடன் உணர்க்தின

#### (இற்றேறண்)

உலகுடன் உணர்ந்தனே உயீர்முழு தோம்பினே கிலவுறழ் நிலத்தனே நிறவீயல் ஆக்கையை மாதவர் தாதையை மலர்மிசை மகிழ்ந்தனே போதிவர் பிண்டியை புலவருட் புலவனே

> (தனிச் சொல்) எனவாங்கு (சுரிககம்)

அருளுடை ஒருவ! கிற் பரவு தும் எங்கோ இருளறு திகிரியொடு வலம்புரிக் தடக்கை ஒருவனே வேண்ட இருகிலம் கொடுத்த கந்தி மால்வரைச் சிலம்பு கந்தி ஒற்றைச் செங்கோல் ஒச்சிக் கொற்ற வேண்குடை கிழற்றுக எனவே 3

## அம்போதரங்க ஒரு போகு

(தாழிசை)

கரைபொருகீர்க் கடல்கலங்கக் கருவரைமத் ததுவாகத் இரைபொருது புடைபெயரத் திண்டோளாற் கடைந்ததோமே மூகில்பொரு துடல்கலங்க மூழவுத்தோள் புடைபெயர அகல்விசும்பின் அமரர்க்கும் ஆரமுதல் படைத்ததோயே வரைபெரிய மத்தாக வாளரவம் கயிருகத் திரையிரியக் கடல்கடைந்து திருமகளேப் படைத்ததோயே

(அராகம்)

(பேரேண்)

அமரரை அமரிடை அமருல கதுவிடை நுமரது புகழ்மிக மிகவிகல் அடுத்தின அமேகடல் உலகமும் அந்தணர்க் கீர்தின உலகொடு ரிலேவிய ஒருபுகழ் சுமந்தின

(இடையென்)

ஆதிக்கண் அரசெய்தின் நீதிக்கண் மதிரீரம்பின் விளங்கெரி முதல்வேட்டின் தளங்கெரியவர் புகழ்துளக்கின்

(அள வெண்)

அலகு நீ உலகு நீ அருளு நீ பொருளு நீ கூலவு நீ வெயிலு நீ கிழலு சீ நீரு நீ

> (தனிச் சொல்) எனவாங்கு

(சுரித்தப்)

பவழம் எறிதிரைப் பரதைக் கோவே! புகழ்துறை மீறைக்க பொருவேல் கக்தி! உலகுடன் அளக்தனே ஃயே, உலகொடு மீலவுமதி உதயவரை ஒத்தே

#### .4

#### ு**வன்ன**க்குரு போகு

(அராகம்)

அகலிடமும் அமருலகும் அமர்பொருதும் அறக்தோற்றுப் புகலிடுகீன் குடைகிழுலாப் புகும்ரணம் பிறிதின்றி மறந்தோற்று சிறங்கருகி மாற்புகழும் கிறைகளரப் புறந்தோற்றுக் கழலார்ப்பப் பொருதகளம் வெறிதாக மண்ணுவ தம் மறிகடலும் மாம‰யும் கிஃலகலங்க விண்ணுலகம் வியப்பெய்த வெஞ்சமத்துள் அலேத்தணேயே அதனுல், கணேகடல் உடைதிரை கரைபொரக் கடைந்தின முனேவரும் அமாரும் முறைமுறை வக்துகின் இணேமலர் பலர்புகழ் பயில்வருதார் பண்பினே மருளுறு துதைகதோ் மணியது மணிகிற மருளும் கின்குடை குடையது குளிர்சிழல் அடைகுன உயிர்களே அளிக்கும் கின்கோல் கோலது செம்மையிற் குரைகடல் வளாகம் மாஃப்பும் காக்பைப் மகிழ்தாங கின்று.

#### (பேரெண்ட)

ஆருயிர்க் கெல்லாம் அமிழ்தின் றமையா ரீரினும் இனிதுரின் அருள் அருளும் அஃகடேலும் ஆயிரண்டும் ஒக்கும் இருள்கொடிமேற் கொண்டாய் ரினக்கு

#### (சிற்றெண்)

நீரகலம் காத்தோய் நீ நிலவுலகம் ஈக்தோய் நீ போரமர் கடக்தோய் நீ புத்ன யெரிமுன் வேட்டோய் நீ ஒற்றை தெவெண் குடையோய் நீ கொற்றச் செய கோலாய் நீ பாகையக் துறைவனி பரியவர் இறைவனி. (தனிச்சொல்) எனவாங்கு (சுரிதகம்)

பொருகடல் வளாகம் ஒருகுடை சிழற்றி இருபிறப் பாளர்க் கிருசிதி சுந்து மனமகிழ்ந்து அருள்புரி பெருப்புகழ் அச்சுதர் கோவே! இண்யை ஆதலின் பனிமதி தவழும் நந்தி மாமலேச் சிலம்ப நந்திரிற் பரவுதல் நாவலர்க் கரிதே!

5

## அம்போதரங்க ஒத்தாழிசைக் கலிப்பா தேரி இந்த கூறிக்கிக்கியாக கூறிக்கிக்கியாக கூறிக்கிக்கியாக கூறிக்கிக்கியாக கூறிக்கிக்கியாக கூறிக்கிக்கியாக கூறிக்கியாக கூறிக்கிய கூறிக்கியாக கூறிக்கியாக கூறிக்கியாக கூறிக்கிய கூறிக்கிய கூறிக்கிய கூறிக்கிய கூறிக்கிய கூறிக்கியாக கூறிக்கிய கோதிக்கிய கூறிக்கிய கூறிக்கிக்கிய

நலங்கிளர் திரு மணியும் நன்பொன்னும் குயின்றழகார் இலங்கெயிற் றழலரிமான் எருத்தஞ்சேர் அணேயின்மேல் இருபுடையும் இயக்கரசர் இணேக்கவரி எடுத்தெறிய விரீதாமம் தயரரூடம் வெண்குடைமூன் முடனிழற்ற வண்டொற்ற நாற்காதம் வகைமாண உயர்ந்தோங்கும் தண்டேளிர்ப்பூம் பிண்டிக்கீழ்த் தகைபெறவீற் றிருந்தணேயே

(தாழிசை)

ஒல்லாத பிறப்புணர்த்தும் ஒளிவட்டம் புடைகுழ எல்லார்க்கும் எதிர்முகமாய் இன்பஞ்சேர் திருமுகமோ ஏர்மலர மணிப்பொய்கை எழிலாம்பற் பொதியவிழ ஊர்கோளோ டுடன்முன்த்த ஒளிர்வட்டம் உடைத்தன்றே? கேனல்வயிரம் குறடாகக் கனற்பைம்போன் குட்டாக இனமணி ஆரமா இயன்றிருள் இரிர்தோட அந்தரத் துருளுகின் அலர்கதிர் அறவாழி இந்திரர்கள் இனிதேத்த இருவி சும்பிற் றிகழ்ந்தன்றே? வாடாத மணமால்ல வானவர்கள் உள்ளிட்டார் கீடாது தொழுதேத்த நிற்சேர்ந்த பெருங்கண் இவ முகிழ்பருதி முகரோக்கி மூறுவலித் துண்ணெகிழ்ந்து திகழ்தகைய கோட்டைகுழ் திருருக்கள் தினேத்தன்றே?

> (அம்போதரங்கம்) (பேரெண்)

மல்லல் கையைம் அடி தொழு தேத்த அவ்லல் ரீக்கற் கறப்புளே ஆயினே ஒரு துணி வழிய உயீர்க்காண் ஆகி இரு துணி ஒருபொருட் கியல்வகை கூறினே

#### (இடையென்)

ஏடைலர் தாபரை ஏக்தும் நீன்னடி வீடொடு கட்டின் விளக்கும் நீன்மொழி விருப்புறு தமனியே விளக்கு நீன்னிறம் ஒருக்குலே கூடுற உருற்றும் நீன்புகழ்

#### (சிற்றெண்)

இந்திரர்க்கும் இந்திரன் கீ இணேயில்லா இருக்கையை கீ மந்திர மொழியினோ கீ மாதவர்க்கு முதல்வனும் கீ அருமை சால் அறத்தினோ கீ பிறர்க்கு நியாத் திறத்தினே கீ

> (தனிச்சொல்) எனவாங்கு (சுரிதகம்)

அருள்கெறி ஒருவ! மீற் பரவு துல் எங்கோக் திருமிகு சிறப்பிற் பெருவரை அகலத் தென்மிகு தாணப் பண்ணமை கெடுந்தேர் அண்ணல் யாண்ச் செங்கோல் விண்ணவன் செபிமண் செறுக்கறத் தொலேச்சி ஒருதனி வெண்குடை ஒங்குக எனவே<sup>1</sup>

இந்தப் பழைய செய்யுட்கள் யாப்பருங்கலம் பழைய விருத்தியுரை யில் மேற்கோள் காட்டப்பட்டுள்ளன.

# வச்சிரநந்தியின் திரமிள சங்கம்

## மூன்று வகையான சங்கங்கள்

களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் இ. பி. 5-ம் நூற்றுண்டில் (இ. டி. 470-ம் ஆண்டில்) மதுரை நகரக்தில் திரமின (திராவிடு— தபிழ) சங்கத்தை வச்சிரகக்கி அமைத்தார் என்று அறிக்கோம். வச்சிரகந்தி எற்படுத்திய சங்கம் சைன மதத்தை வளர்ப்பதற்கான சங்கமாகும். (சங்கம்—கூட்டம்) பௌத்த பிக்குகளின் கூட்டத்தக் குப் பௌத்த சங்கம் என்பது பெயர். பௌத்த பிக்குகளின் சங்கத் கலேவர் சங்கபாலர் என்று பெயர் கூறப்பெற்றூர். பௌத்தர் . களுடைய மும்மணிகளில் பௌத்த பிக்கு எளின் சங்கமும் ஒன்று. ் சங்கம் சரணம் கச்சாமி' என்பது காண்க. இதன் பொருள் போக்க சங்கத்தைச் சரணம் அடைகிறேன் என்பது. சைனக் தறைவிகளின் கூட்டத்தக்கும் சங்கம் என்பது இபயர். சங்கத்கைச் (கூட்டத்தை) சைனர் 'கணம்' என்றும் கூறுவர். கணம் என்று லும் சங்கம் என்ளுலும் ஒன்றே, களப்பிரர் ஆட்சிக்கு பாண்டியர் தமிழ் மொழியை ஆராய்வதற்குப் புலவர்களின் டைட்டத்தை ஏற்படுத் இனர்கள். அர்தக் கூட்டத்துக்குக் தமிழ்ச் சங்கம் என்பது பிற்காலத்துப் **ப**ேயர். அதன் பழைய பெயர் தமிழ்க்கழகம் என்பது. பிற்காலத்துப் பாண்டியர் திருந்த சங்கம் மதச்சார்பான சங்கம் அன்று. அது தமிழ் மொழியை ஆராய்வதற்கு ஏற்பட்ட சங்கம். அக்தச் சங்கத்தில் இயல், இசை. நாடகம் என்றும் முத்தமிழ் ஆராயப்பட்டது. சங்கப்புலவர்கள் முக்கியமாக அகத்தையும் (எேதஃயும்) புறத்தையும் (போர் அல்லது வீரத்தையும்) ஆராய்க்கு செய்யுட்களே இயற்றிணுர்கள்.

#### சைன சங்கம்

சைன சமயத்திலே பழங்காலத்தில் சைனத் தறவீகளின் கூட்டம் பெரிதாக இருந்தது. சைனத் துறவிகளின் சங்கத்தை அக் காலத்தில் நான்கு பிரிவாகப் பிரித்திருந்தார்கள். அந்தப் பிரிவு களுக்கு நந்திகளைம், சேனகணம், சிம்மகணம், தேவகணம் என்று பெயர். ஒவ்வொரு கணத்திலும் கச்சை என்றும் அன்வயம் என்றும் உட்பிரிவுகள் இருந்தன. இந்த நான்கு கணங்களிலே கந்திகணம் பேர் போனது. வச்சிரந்தி ஆசாரியர் நந்திகணத்தை இரண்டாகப் பிரித்தார். புதிய பிரிவுக்குத் திராவிடகணம் (தமிழ சங்கம்) என்று பெயர் இட்டு அதனே மதுரையில் அமைத்து நிறுவினர். இது கி. பி. 470-ல் களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் நடந்தது. இதுதான் வச்சிரந்தி அமைத்த திரமின சங்கத்தில் சைன சமயத் துறவிகள் மட்டுமே இருந்தார்கள். இவர்களுடைய வேஃ, முன்னமே சொல்லியதுபோல சைனசமயத்தைப் பரப்பியதாகும்.

வச்சிரநந்தியின் தமிழ்ச் சங்கம் இ. பி. 470 ல் கிறுவப்பட்ட 🚾 என்று வரலாற்று ஆசிரியர் எல்லோரும் ஒப்புக்கொண்டுள்ளனர். ஆனுல் 'பழங்கால இந்திய வரலாற்றுக்குச் சைன மூலங்கள்' என்னும் நூலே எழுதிய ஜியோதி பிரசாத் ஜெயின், வச்சிரகர்கி திராவிட சங்கத்தை அமைத்தது கி. பி. 604-ம் ஆண்டு என்று கூறு திருர். <sup>1</sup> இவர் கூறுவது தவறு. விக்கிரம ஆண்டு 526 என்பகை சானிவாகன ஆண்டு 526 என்று கணைக்கிடுவதால் இவர் தவறுபடுகிறுர். விக்கிரம் ஆண்டு 526 என்பது கி. பி. 470 அல்லகு 469 ஆகும். சானிவாகன சகம் 526 என்று கணக்கிட்டால் அது கி. பி. 604 ஆகிறது. வச்சிராந்தி விக்கிரம் ஆண்டு 526-ல் (கி. பி. 470) மதுரையில் தமிழச் சங்கத்தை சிறுவிஞர் என்பதே சரி யாகும். எளப்பிரர் ஆட்சி ஏறத்தாழ கி.பி. 575-ல் முடிந்து வீட்டது. களப்பிரர் ஆட்சிக்குப் பிறகு கி. பி. 604-ல் வச்சிரநந்தி மதுரையில் தமிழச் சங்கம் ரிறுவியிருக்க முடியாது. எனவே வச்சிர நந்தி கெ. பி. 470-ல் திராவிட சங்கத்தை நிறுவிருர் என்பதே சேர் எனத் தோன்றுகிறது.

முற்**காலத்தில் பாண்**டியர் மதுரையில் மொழிவளர்ச்சிக்காக அமைத்த சங்கம் வேறு, பிற்காலத்தில் சைன சமய வளர்ச்சிக்காக வச்சிராக்தி ஆசாரியர் ஏற்படுத்திய சங்கம் வேறு. வெவ்வோன

Jyoti Prasad Jain, The Jaina Sources of the History of Ancient India (100 B.C 900 A. D.), 1964, pp. 160, 167.

இரண்டு சங்கங்களேயும் ஒன்று எனக் கருதுவது தவறு. இரு. பி. தி. சீனிவாச அய்யங்கார் 'தமிழர் வரலாறு' என்னும் நூலில் இது பற்றித் தெளிவாகவும் சரியாகவும் எழுதியுள்ளார். ''இது (வச்சிர நுக்குயின் திரமிள சங்கம்) நாம் அறிந்துள்ள தமிழ்ச்சங்கம் (பாண்டியரீன் தமிழ்ச்சங்கம்) அன்று, சாதாரண மக்களுக்கு சைன மதத்தைப் போதிப்பதற்காகத் தமிழ்நாட்டில் சைன சமயத் தாரால் அமைக்கப்பட்ட ஒரு சிறுவனம் என்பதை அறிந்த கொள்ள வேண்டும்" என்று அவர் எழுதியுள்ளார். 3

திஞ. எம். எஸ். இராமசாமி அப்பங்கார் இது சம்பர்தமாக வரலாற்றுக்கு மாறுபட்ட கருக்கைக் கூறுகிருர். களப்பிரர் ஆட்சிக்கு முன்பே, பாண்டியர் ஆட்சிக்காலத்திலேயே வச்சிரகர்தி மதரையில் திராவிட சங்கத்தை அமைத்தார் என்று இவர் கூறு கிருர். இவர் கூறுவது வருமாறு:

''திகம்பர தர்சனம் என்னும் சைன சமய நூல் ஒரு பெரிய செய்நிலையக் கூறுகிறது. விக்கிரம ஆண்டு 526-ல் (இ.பி. 470) பூச்சிய பாதரின் மாணுக்கரான வச்சிர நர்தி என்பவர் **தென்** மதுரையிலே ஒரு திராவிட சங்கத்தை சிறுவிஞர் என்று அந்த நூல் கூறுகிறது. சைன சமயத்தைப் பரப்புவதற்காகத் தெற்கே வந்த தொகும்பர சைனெரின் கூட்டந்தோன் அந்தச் சங்கம் என்று அந்த **நாலிலி**ருக்து அறிகி3்ரும். பாண்டிய காட்டை அரசாண்ட அரசர்களின் ஆதரவு இல்லாமற்போனுல், சைன சமயத்தார், கொடுந்தண்டனே கொடுக்கப்பட்ட அந்த நாட்களிலே, ஒரு சங்கத்தை நிறுவியிருக்கமாட்டார்கள். இந்தச் சங்கம் அமைக்கப் பட்டதில் (பாண்டிய) அரசருடைய ஆதரவு சைனருக்கு இருக்கது என்பதையறிகிறேம். இந்த ஆதரவு பிராமணியத்தின் தஃவைர் களுக்குப் பொருமையை உண்டாக்கியிருக்கவேண்டும். அதனுல் சம்யச் சண்டை உண்டாகித்தான் இருக்கவேண்டும். ஆனல், தற்காவிகமாகச் சமயப் பூசல் தள்ளிவைக்கப்பட்டது. இந்த வச்சிர கந்தியின் சங்கம் கி. பி. 5-ம் நூற்றுண்டில் அமைக்கப் பட்டது என்பதை யறிக்தோம். கி. பி. 6-ம் நூற்முண்டு

<sup>2.</sup> P. T Srinivasa Iyangar, History of the Tamils, 1929, p. 247.

தொடங்கியபோது, தமிழகத்தின் அரசியவில் விரைவான மாறுதல்கள் ஏற்பட்டன. களப்பிரரின் படைபெடுப்பும் அவர்கள் பாண்டி நாட்டைக் கைப்பற்றியதும் இந்தத் காலத்தில்தான் தேரிட்டன.<sup>178</sup>

பாண்டியருடைய ஆட்டுக்காலத்திலே வச்ரொர்கி இராவிட சங்கத்தை அமைத்தார் என்றும் அதைப் பாண்டியரின் ஆதரவு பெற்று அமைத்தார் என்றும் வச்ரிரநர்தி இர்தச் சங்கத்தை அமைத்த பிறகுதான் எனப்பிரர் தமிழகத்தில் வந்த தங்களுடைய ஆட்டுயை ரில்விறுத்திளுர்கள் என்றும் ஐபங்கார் கூறுகிருர். இவர் கூற்று வரலாற்றுக்கு முற்றிலும் மாறுபடுகிறது. இ.பி. 470-ல் வச்சிரநர்தி திராவிட சங்கத்தை ஏற்படுத்தினூர். அர்தக் காலத்தில் பாண்டி நாட்டில் பாண்டியர் ஆட்சி இல்ல, களப்பிரர் ஆட்சிதான் இருந்தது. பாண்டிய சேர சோழர்களின் ஆட்சி கடைச்சங்க காலத்தின் இறுதியிலே, ஏறத்தாழக் இ.பி. 250-ல் முடிவடைக்து வீட்டது. ஆகவே, பாண்டியர் ஆட்சிக்காலத் திலேயே வச்ரொர்கி திராவிட சைன சங்கத்தை அமைத்தார் என்று இவர் கூறுவது தவறு.

இனி, திரு. எஸ். வையாபுரிப் பிள்ளோயவர்கள் வச்சிரகர் இயின் திராவீட சங்கத்தைப்பற்றிக் கூறுவதைப் பார்ப்போம். இவர் கூறுகிற சில கருத்துக்கள் ஒவ்வொன்றுகப் பார்ப்போம். தொல் காப்பீயம் வச்சிர கர்தியின் திராவிட சங்கத்தில் எழுதி வேளி யீடப்பட்ட நால் என்று வையாபுரியார் எழு துகிறுர். இதற்குச் சான்று, தொல்காப்பியத்தில் ஒரை என்றுஞ்சோல் காணப்படு இறதாம்! இவர் இதுபற்றி எழுதுவது வருமாறு:

"வச்சிர கந்தியின் பேர்போன சங்கம் கி. பி. 470-ல் கிறுவப் பட்டது. சொல்காப்பியம் அந்தச் சங்கத்திலிருந்து வெளிவந்த மூதல் இலக்கியமாக இருக்கக்கூடும். இதன் ஆசிரியர் ஒரை என்றும் சொல்கே (பொருள் 185) ஆள்கிருர். ஓரை (சம்ஸிகிருத ஹோரா) என்னும் சொல்கேக் கிரேக்க மொழியிலிருந்து கி. பி.

M. S. Ramaswami Ayyangar, Studies in South Indian Jainism, 1922, pp. 52-53.

8-வது அல்லது 4-வது நூற்குண்டில் சம்ஸ்கிருத வான நூற் புலவர்கள் கடகுகைக் கொண்டார்கள். சம்ஸ்கிருத மொழிக்காரர் இருக்க மொழியிலிருந்து எடுத்துக்கொண்ட ஹோராவைத் தொல்காப்பியம் கூறுகிறபடியால் இந்நூல் கே. பி. 4-ம் நூற்குண்டில் எழுதப்பட்டிருக்கவேண்டும்.'' <sup>4</sup>

வையாபுரியார் கூறுகிற இந்தக் கருத்து இவகுடைய சொர்தக் கருத்து அன்று. இரு. கே. என். சிவராசபீள்ள இந்தத் தவருன கருத்தை முன்னமே வெளியீட்டுள்ளார். அவரிடமிருந்து எடுத்துக் கொண்ட இந்தத் தவருன கருத்தை வையாபுரியார், தான் எங்கிருந்து இக்கருத்தைப் பெற்றுக் கொண்டார் என்பதைக் கருமல் தன்னுடைய சொர்தக் கருத்தாகக் கூறுகிருர். சிவராச பீள்ள கூறியுள்ளது இது: ஹோரா என்னும் கிரேக்க மொழிச் சோல் கி.பீ. 5-ம் நூற்றுண்டில் சம்ஸ்கிருத மொழியீல் சென்று பீறகு அந்தச் சொல் தொல்காப்பியத்தில் ஒரை என்று வழங்கப் பட்டது. ஆகவே அந்தச் சொல்லே வழங்குகற் தெருல்காப்பியர் கி.பீ. 5-ம் நூற்றுண்டுக்குப் பிற்பட்ட காலத்தவர் என்று அவர் 1982-ம் ஆண்டில் எழுதிவைத்தார். சிவராசபீள்ளே கூறிய இந்தக் கருக்கை வையாபுரிப்பிள்ளே எடுத்துக்கொண்டு, ஒரை பைக் கையாளும் தொல்காப்பியர் வச்சிரகந்தியின் தொலிடைச் சங்கத்தில் இருந்தவர் என்று எழுதிவிட்டார்.

ஒரையும் ஹோராவும் ஒன்று? ஒலிவடிவில் ஒன்றபோலத் தோன்றுகிற இரண்டு சொற்களும் ஒன்றுதானு? கி.மு. ஐந்தாம் தூற்றுண்டுக்கு முன்பு இருந்த தொல்காப்பியர், கி.பி. 5-ம் தூற்றுண்டில் சமஸ்கிருதத்தில் வழங்கிய ஹோராவை எப்படி எடுத்திருக்க முடியும்? ஹோராதான் ஒரை ஆயிற்று? ஒரை என்பது வேறு ஹோரா என்பது வேறு அல்லவா? 'குதிரைக்குக் குர்ரம் என்றுல் ஆணக்கு அர்ரம்' என்று கூறிணுகுமே ஒரு மேதை, அது போன்றல்லவா இருக்கேறது இது!

S. Vaiyapuri Pillai, History of Tamil Language and Literature 1956, p. 14

K.N. Sivaraja Pillai, The Chronology of the Early Tamils, 1932, pp. 263-264.

இரை என்னும் தமிழ்ச்சொல் வேறு, ஹோரா என்னும் இரேக்க-சம்ஸ்கிருதச் சொல் வேறு, ஒலி வடிவில் இரண்டும் ஒரே சொல்ஃப்போல் காணப்பட்டாலும் இரண்டுக்கும் பொருள் வெவ்வேறு. ஹோரா என்னும் கிரேக்கச் சொல்லுக்கு இராசி அல்லது முகுத்தம் என்று வானநூலில் பொருள் கூறப்படுகிறது. இரை என்னும் தமிழ்ச்சொல்லுக்கு மகளிர் கூட்டம் (ஆயம்) என்பது பொருள், பழைய சொற்கள் சிலவற்றின் பொருள் மறைந்து விட்டதபோல ஓரையின் பொருளும் பிற்காலத்தில் மறைந்து போயிற்று. மிகப் பிற்காலத்தவரான உரையாசிரியர்கள் இச்சொல்லின் பழைய பொருள் (கருத்தை) அறியாமல், இதை ஹோராவின் திரிபு என்று கருதித் தவருன உரையை எழுதி விட்டனர்.

மறைந்த ஒழுக்கத்து ஓரையும் நாளும் துறந்த ஒழுக்கம் கிழவோற்க் கில்லே (தொல், பொருள் 135) என்னும் தொல்காப்பியச் குத்திரத்தில் வருகிற ஓரை என்பதற்குப் பீற்காலத்கவரான உரையாசிரியர்கள் எழுதிய பிழையான உரைகளேக் காண்க. உரையாசிரியர்கள் காட்டிய தவருன வழியில் சென்ற சிவராசரும் வையாபுரியாரும் இவ்வாறு தவருன கருத்துக் கொண்டதில் வீயப்பொன்றும் இல்லே. இதற்குப் பேராசிரியர் சோமசுர்தர பாரதியார் அவர்கள் எழுதியுள்ள நேரான உரை காண்க. <sup>6</sup> ஓரை என்னும் சொல்லுக்குப் பேராசிரியர் பாரதியார் அவர்கள் கூறும் விளக்கம் வருமாறு:

''ஓரை-விகோயாட்டென்பது, சங்க இலக்கியம் முழுவதும் அச்சொல்லுக்கு அப்பொருளாட்சியுண்மையால் விளங்கும். ஓரைக்கு இராசி அல்லது முகூர்த்தம் எனும் பொருளுண்மைக்குத் தொல்காப்பியத்திலேனும் சங்க இலக்கியம் எதிலேனும் சான்று காணுதலரிது. மிகவகன்ற பிற்காலப் புலவர் சிலர் மூகூர்த்தம் (அதாவது ஒரு காளினுள் நன்மை திமைகளுக் குரியதாகப்

<sup>6.</sup> சோமசுந்தர பாரதியார், தொல்காப்பிய ஆராய்ச்சி, அண்ணும்ஸ்ப் பல்கலேகழு இதழ் ஆரும் தொகுதி, பக். 142-148. இதே கருத்தை அரா உங்கலத்தி எழுதியுள்ள கட்டுரையிலும் காணலாம். Journal of the Annamalai University Vol. VI, p. 138

பிரித்துக் கொள்ளப்படும் உட்பிரிவு) என்ற பொருளில் இச் சொல்ஃப் பிரயோகிக்கலானர். அக்கொள்கைக்கே சான்றில்லாத சங்க இலக்கியத்தில், 'ஓரை' என்னுக் தனிக் தமிழ்ச் சொல்லுக்கு, அக்காலத்திலக்கியங்களால் அதற்குரிய பொருளாகக் காணப் பேறும் விகோயாட்டையே அச்சொல் குறிப்பதாகக் கொள்ளு வதே முறையாகும். அதை விட்டுப் பிற்கால ஆசிரியர் கொள்கை யான இராசி அல்லது முகூர்த்தம் எனும் பொருள் இத்தமிழ்ச் சொல்லுக்கு ஏற்றுவகே தவருகும். அதற்குமேல் அச்சொல்லூக் கொண்டு தொல்காப்பியம் அடையப் பிற்காலத்து நாவென்று வாதிப்பது அறிவுக்கும் ஆராய்ச்சி யறத்திற்கும் பொருக்தாது.''

அரை என்னும் தமிழ்ச் சொல்லுக்குப் பேராசிரியர் சோம கூர்தர பாரதியாரவர்கள் விளேயாட்டு என்ற பொருள் கூறியுள்ளார். இது அச்சொல்லுக்கு மிக அண்மையான பொருளே. இதற்குச் சரியான பொருள் சிறுவர் சிறுமியர் வாழும் இடம் என்று தோன்றுகிறது. பழங்காலத்துத் திராவிட இனத்தார் தாங்கள் வாழ்ந்த திராமத்திலுள்ள சிறுவர் கூட்டத்தையும் சிறுமியர் கூட்டத்தையும் வெவ்வேருகப் பீரித்து அவர்களேத் தனித்தனியே வெவ்வேறு இடங்களில் வைத்து வளர்த்தார்கள். வட இந்தியாவில் வாழ்ந்த திராவிடர்களும் இவ்வாறு சிறுவர் சிறுமியரை வெவ்வேறு இடங்களில் பீரித்து வைத்து வளர்த் தார்கள். சிறுவர் சிறுமியரை வெவ்வருகப் பீரித்துவைத்துள்ள இடத்துக்கு ஒரை என்று பெயர் கூறிஞர்கள் என்று தெரிகிறது.

வடஇந்தியாவிலும் ஆதிகாலத்தில் திராவிட இனமக்கள் வெய்யேறு இடங்களில் வாழ்ந்தார்கள். அந்தத் திராவிடர் இக் காலத்தில் ஆரியரோடு கலந்து மொழி, கூல, பண்பாடுகளில் மாறிப் போளுர்கள். அவர்களில் சில இனத்தார் இன்றும் உள்ளனர். அவர்கள் தங்கள் பழைய இடங்களிலிருந்து துரத்தப் பட்டு வேறு இடங்களில் போய் வரழ்கிருர்கள். அவர்களில் முண்டா என்றும் திராவிட இனத்தார் சோட்டா நாகப்பூரில் இருக்கிருர்கள். அவர்களுடைய திராவிட மொழியில் இக்காலத் தில் மைதிலி, வங்காளி, இந்தி முதலான மொழியில் இக்காலத் தவரின் முண்டாரி மொழியில் ஓரை என்றும் சொல் இன்றும் வழங்கு திறது. இது ஹோரா என்னும் சொல்லிக் திரிபு அன்று உ பழைய திராவிடச் சொல்லாகும். முண்டா இனத்து மணமாகாத இள்ளுர்களும் மணமாகாத இவம் பெண்களும் தங்கள் வீடுகளில் படுத்து உறங்குவதில்லே. அவர்களுக்கென்று த**னி**த்த**னிய** பெரிய கொட்டகை அமைக்கப்பட்டு அந்தக் கொட்ட**கையில்** போய்ப் படுத்து உறங்குகிருர்கள். இந்தக் கொட்டகைகளுத்கு கிதிஓரா என்று அவர்கள் பெயர் கூறுகிருர்கள், ஆண் மக்களுக்குத் சனியாகக் கிதிஒராவும் பெண் மகளிர்க்குத் தனியாகக் கிதிஒராவும் இருக்கின்றன. முண்டாரி மொழியின் கிதி ஓராவுடன் மொழியின் ஓரையை ஒப்பிட்டு கோக்கு.ை கிதிஓரா என்பதில் தெதி என்பதன் பொருள் தெரியவில்ஃல. ஓரா என்பது **தரை** என்பைதில் சற்றும் ஐபமில்ல் எனிவ ஓரை என்பது திராவிட இன மொழிச் சொல் என்பது தெளிவாகத் தெரிகிறது. தொல்காப்பியர் இந்த ஓரையைத்தான் கூறியுள்ளார். இந்த ஓறை கெடேரக்க--சம்ஸ்கிருத ஓரை அன்று.

மிகப் பழங்காலத்திலேயே திராவிட இனமக்கள் வாழ்ந்த ஊர்களில் சிறுவர்களுக்குத் தனியாகவும் சிறுமிகளுக்குத் தனி யாகவும் ஓரா (ஓரை) என்னும் பெரிய கொட்டகைகளே அமைத் தெரிதேத்து. இக்காலந்தில் திருந்தனர் என்பது மக்களேப் பற்றி ஆராய்ச்சி செய்ரேறவர்கள் இதுபற்றியும் ஆராய்க்தால் உண்மை கிடைக்கும். தொல்காப்பியர் காலத்திலும் தமிழ்த் திராவிடர்கள் தங்கள் இளேஞர்களுக்கும் மகளிர்க்கும் த**னித்** தனி ஓரைகளேக் கட்டிவைத்திருந்தனர் என்பதைத் தொல்காப்பியர் **உறு**திற ஓரை என்னுஞ் சொர்விவிருந்து ஊரிக்கலாம். சங்**கச்** செய்யுட்**களி**ல் ஓரை (ஓரா) என்னுஞ்சொல் காணப்படுகிற**து.** சங்கப் புலவரான உலோச்சனரும் ஓரை என்னுஞ்சொல்கே ஆன் தெருர். ''ஓரை மகளிரும் ஊர்செய் தினரே'' (நற்றிஃணா. 398<u>:</u> 5) என்று அவர் கூறுவது டோண்டு. ஆடுவே, சிவராசபிள்ளேயும் வையாபுரிப்பிள்ளேயும் மற்றவர்களும் தவருகக் கருதுகிறபடி அரை என்றுஞ்சொல் கிரேக்க—சம்ஸ்கிருதச் சொல் அன்று. அத தாய திராவீட். மொழிச் சொல் என்பதை அறிகிறுேம். **ஈன்று**ம் திராவிட**் சொல்லின்** பழமையை அறியாத சிவராச்சி

களும் வையாபுரியார் களும் ஓரையைக் கூறு இற தொல்காப்பியரை மிகமிகப் பிற்காலத்து வச்சிரசுர்த் சங்கத்தில் இருந்தனர் என்று கூறுவது வரலாறு அறியாத போனிவாதம் ஆகும். திராவீட இனத்து மக்கள் பழங்காலத்தில் வழங்கியந்த ஒரா-ஒரையைக் கூறுகிற தொல்காப்பியர் மிகமிகப் பழங்காலத்தில் இருந்தவர் என்பது இதினிருந்து கன்முகத் தெரியேறது.

வையாபுரியார். தொல்காப்பியரைப் பிற்காலத்த வச்சிர கர்தி சங்கத்தில் இருர்தவர் என்று **அறியாமல் உறிபது** போ**லவே** வேறு சில சங்கப் புலவர்களேயும் பிற்காலத்து வச்சிரகர்தி சங்கத் தில் இருந்தவர்**கள்** என்று போ**லீக் காரணங் காட்டி**க் கூறுகிருர். ஆழ்ந்து பாராமல் மேற்போக்காகக் கூறுகிற இவருடைய எருத்து இதிலும் போவீவாதமாகக் காணப்படுகிறது. கடைச் சங்க காலத்தப் புலவர்களான உலோச்சனர், மா தீர்த்துரை முதலானவர் களேப் பிற்காலத்து வச்சிரகர்தியின் திராவிடச் சங்கத்தோடு இவர் இணேக்கிருர். ''தமிழ் மொழி தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றிலே முதல் தரமான முக்கிய கீகழ்ச்சியோன்று கி. பி. 470-ல் சிகழ்ர்த்து. அதுதான் மதுரையிலே வச்சிரகர்தியின் மேற்பார்வை **யில் கிறுவப்பட்ட தமி**ழ்ச்சங்கம். பழைய புலவர்**களிலே** உலோச்சனூர், மாதிர்த்தளூர் மூதலான ஐைனப் புலவர்களோப் பார்க்கிறோம். புறகானூற 175-ஆம் பாடலிலும் அககாணாற 59-ஆம் பாட**் அ**ம் மறபிறப்பும் புராணக்கையும் கூறப்படு இன்றன. அகம் 193-ல் மதக்கொள்ளைகமைப் பற்றின குறிப்பைக் காண் இரும். ஆகுல், தமிழ் மொழி தமிழ் இலக்கியங்க**ள** ஆராயும் பழையை இதை சிறுவனத்தைப்பற்றி இதற்கு முன்பு கேள்விப்படவில்மே." ' (வச்சிரகர் இயின் ஜைன விறுவனத்தைத் தான் முதல் முதலாகக் கேள்விப்படும்றேம்). இவருடைய இந்தக் கற்றையும் அல்சி ஆராய்வோம்.

உலோச்சணுரும் மாதிர்த்தளுரும் சைன சமயப் புலவரா கையால் அவர்கள் வச்சிரகக்டுயின் சைன சங்கத்தில் இருர்நிருக்க வேண்டும் என்பது இவர் உழும் காரணமாகும். உலோச்ச

<sup>7.</sup> S. Vaiyapuri Pillai, History of Tamii Language and Literature pp. 58-59,

ளுரும் மாதீர்த்தனுரும் சைனரா அல்லரா என்னும் ஆராய்ச்சியில் நுறையவேண்டியதில்லே. அவர்கள் சைனை சமயத்தவர் என்றே வைத்துக் கொள்வோம். அவர்கள் சைனர் என்ற காரணத்திருமே வச்சிரநந்தியின் சைனத் திராவிட சங்கத்தில்தான் இருந்தார்கள் என்று கூறுவது உண்மை இல்லாத போவீக் காரணமாகும். பாண்டியரின் தமிழ்ச் சங்கத்தில் சைன பௌத்த மதத்தவர் உட்பட எல்லாச் சமயத்துப் புலவர்களும் தமிழ் ஆராய்க் தார்கள். வச்சிர கக்கியின் தமிழ்ச்சங்க காலத்திலே தான் சைனமதம் தமிழ்நாட்டுக்கு வரவில்கு. கி.மு மூன்ரும் நூற்றுண்டி லேயே சந்திரகுப்த மெனரியன், அசோகச் சக்கரவர்க்கி காலத்திலே பே சைன மதமும் பௌத்த சமயமும் தமிழகத்துக்கு வர்துவிட்டதை வரலாறு கூறுகிறது. ஆகவே, பாண்டியரின் கடைச் சங்கக்கிலே சைனப்புலவரும் இருந்தனர் என்பதில் ஐய மில்லே. இந்த வரலாற்று உண்மையை அறியாமல் வையாபுரியாத் வச்சிர நந்தியின் தமிழ்ச்சங்கத்தில் தான் உலோச்சுளுர், மாதிர் தளூர் போன்ற சைனசமயப் புலவர்கள் இருக்கிருக்கவேண்டும் என்று கூறுவது ஆதாரமற்றப் போவீக் கூற்றுகும்.

வச்சிர எந்தியின் தமிழ சைனச் சங்கம் சைன சமயத்தாருக்கே உரியது. அதில் சைனத் துறவிகள் மட்டுமே இருந்தார்கள். வேறு சமயத்தவர்க்கு அதில் இடம் இல்லே. வச்சிர ஈந்தியின் சங்கத்துச் சைனத் துறவிகள் சிற்றின்பத்தில் (அகப்பொருளில்) ஈடுபடக் கூடாது. கள், இறைச்சி உண்ணக் கூடாது. கொலே செய்வது கூடாது. இவையெல்லாம் சைன சமயத்தின் அடிப்படையான கண்டிப்பான கொள்கைகள். ஆனுல், வையாபுரியார், வச்சிராந்தி சைனத் தமிழச்சங்கத்தில் இருந்தவர் என்று கூறுகிற உலோச் சஞர் எதையேதைப்பாடினர் என்பதைப் பார்ப்போம்.

அகரானூற்றில் எட்டுப் பாடல்களும் குறுக்கொகையில் கான்கு செய்யுட்களும் கற்றிக்கையில் இருபது பாடல்களும் ஆக முப்பத்திரண்டு சேய்யுட்களே உலோச்சனர் பாடியுள்ளார். இக்கப் பாடல்கள் எல்லாம் அகப்பொருள் துறையமைந்த காதற்பாட்டுகள். சைன முணிவர் எதலைப் பாடக் கூடாதோ அந்த அகப்பொருள் காதற்பாட்டுக்கோ இவர். பாடியுள்ளார்! இக்கப் புலையர் சைனராக இருக்க மூடியு**மா? அதிலும்** தறவிகள் மட்டும் உள்ள வச்சிரநந்தியின் திரமிளச் சைன சங்கத்தில் இவர் இருந் திருக்க முடியுமா? மேலும், இந்தக் காதற்பாட்டுகளிலே கொல்லையயும் இறைச்சியையும் சிறப்பித்துப்பாடுகிறுர் இந்த சைனத் துறவி!

மீன்களே மணனில் பரப்பி வெயிலில் உலர்த்து வதைக் கூற கொருர். (அகம் 20, நற்றிக்கை 61, 331) மீன்பிடிக்கும் வல்லையப் பாடுகிறுர்! (அகம் 300) மீணச் சுடுகிற கொருப்பிலிருர்து வருகிற புகைகையைப் பாடுகிறூர்! (நற்றிக்ண 311) பனங்கள்கோப் பாடுகிறூர்! ( நற்றிணே 88) மதுபானம் செய்து மகிழ்க்கிருக்கும் பெரியன் **என்பவ&ாப் பாடுகி**ரூர்! (நற்றிஃண 131) **ஊ**ணேத்தின்ற எச்சிற் இறைச்சியின் கொழுப்பை வீட்டுச்சுவரில் **உ പി** ബ தேய்த்துவிட்டுப் போர்க்கூத்துக்குச் சென்ற வீரணேயும், அவன் இரும்பிவர்து குடிப்பதற்காக வைத்துள்ள கட்சாடியையும்பாடு இருர். (புறம் 258) மற்றும் இவர் பாடியுள்ள காதற் செய்திப் பாட்டுக்கள் பல உள்ளன. சைனத் தேறவிக்கு விலக்கப்பட்டவை களேயெல்லாம் பாடுகிற உலோச்சனுரை வைபாபுரிப்பிள்ளோ,வச்சிர கந்தியின் சைனத்து றவிகளின் சங்கத்தில் இருந்தவர் என்று கூறு கிருர். இவர் கூற்று நம்பத்தக்கதா? இதை ஒப்புக்கொள்ள ழுடியுமா? களப்பீரர் ஆட்சிக் காலத்தில் கி.பி. 5-ம் நூற்முண்டில் வச்சிர நந்தியின் சைனமு**னி**வர் சங்கத்தில் இருந்தவர் என்<u>ற</u> வையொபுரிப் பிள்ளே கூறுதிற உலோச்சுணூர், களப்பிரர் காலத்துக்கு சில *நூற்று*ண்டுக்கு முன்பு வாழ்ந்திருந்த சோழன் **இராசசூயம்** வேட்டபெருநற் கிள்ளியைப் பாடுகிகுர். (புறம் 377) கி.பி 5-ம் நூற்ருண்டில் வச்சிரகர்தியின் சங்கத்தில் உலோச்சனர் இருக் தவர் என்றுல். அவருடைய செய்யுட்கள் கடைச் சங்க காலத்துத் தொகைநூல்களில் எப்படி இடம் பெற்றிருக்கக்கூடும்?

மாதீர்த்தன் என்னும் கடைச்சங்கப் புலவரையும் வையர் புரியார் வச்சிராந்தியின் தமிழச் சைன சங்கத்தவர் என்று கூறு கிருர். மாதீர்த்தஞர் குறுந்தொகை 113-ம் செய்யு ஊப் பாடி யவர். இந்தப் பாட்டு அகப்பொருளோப் பற்றிய காதற்பாட்டு. இந்தக் சுதற்பாட்டைப் பாடிய மாதீர்த்தஞர் வச்சிராந்தி சங்கத்தைச் சேர்ந்த சைன மூனிவேராக இருக்க முடியுமா? இவற்றைபெல்லாம் கருதாமல், பேராசிரியர் வையாபுரிப்பின்றோ இவர்களேச் சைன மூனிவர்களின் சங்கத்தைச் சேர்ந்தவர்கள் என்று கூறுகிருர்! பதுத்தறிவு உள்ளவர் இவர் கூற்றை ஏற்றுக் கொள்ள முடியுமா?

புறம் 175-ம் செய்யுளிலும் அகம் 59-ம் செய்யுளிலும் அகம் 193-ம் செய்யுளிலும் சைனரின் மதக்கொள்கைகள் கூறப்படு தின்றன என்றும் ஆகவே அந்தச் செய்யுட்களோப் பாடிய புலவர் கள் வச்சிர கந்தியின் சைனத் தமிழச் சங்கத்தைச் சார்ந்தவர்கள் என்றும் வையாபுரியார் குறிப்பா**க**் கூறு**கி**ரூர் "புற⊨ 175-ம் பாட்டி ஆம் அகம் 59-ம் பாட்டி லும் மறுபிறப்புப் பற்றியும் 🤧 🕏 புராணக்கைத் பைப் பற்றியும் அகம் 193-ல் சைனருடைய சமயக் . கொள்கை பெற்றியும் குறிப்புகள் கொணப்படுகின்றன. தமிழ் மொழி தமிழ் இலக்கிய வளர்ச்சியைப்பற்றின பழைய சைன பேறு . வணத்தைப்பற்றி நாம் கேள்விப்படவில்லே.'' (வச்சிரகந்தியின் **சங்கத்**தைத்தான் கேன்வீப்படுதி3்ரும்) என்று வையாபுரியார் எழுதுகிருர். இதாவது புறம் 175, அகம் 59, 193 செய்யட்களேப் பாடியவர்களும் சைண சமயத்தார் **என்றும்** அவர்கள் வச்சிராக்தியின் தமிழச் சைன சங்கத்தைச் சேர்க்கவர்கள் என்றும் வையாபுரியார் கூறுசிருர். இவர் கூறுவதை ஆராய்ந்து உண்மை காண்டுபோம்.

புறம் 175-ம் செய்யுன்ப் டாடியவர் கள்ளில் ஆத்திரையஞர். இவருடைய பெயரே இவர் பிராமணர் என்பதைத் தெரிவீக்கிறது. இவருக்கு உதவி செய்த ஆதனுங்கன் என்பவணே இவர் இச் செய்யுளில் பாடுகிருர். என் உயிர் போமளவும் என் மனம் உன்னே மறக்காது என்று இவர் கூறுகிருர். இதில் சைன சமயக் சொன்கை என்ன இருக்கிறது? இது எல்லாச் சமயத்தாருக்கும் உரிய கருத்துத்தானே! வையாபுரியார் சுட்டிக் காட்டுகிற இன்னெரு செய்யுள் (அகம் 59) மருதன் இளமாகளூர் பாடியது.

<sup>3.</sup> S. Vaiyapuri Pillai, History of Tamil Language and Literature p. 5

யமுனே யாற்றில் நீராடிய ம**ளி**ரின் **ஆடைகினக் கண்ணக்** ஒளித்து வைத்ததை இச்சய்யுள் குறிப்பிடுகிறது.

> வண்புனல் தொழுகை வார்மணல் அகன்றுறை அண்டர் மகளிர் தண்டழை உடிஇயர் மரஞ்செல மிதித்த மாஅல் போல °

இது சைன சமயக் கருத்து என்று வையாபுரியார் கூறுகிருர்.
இது தமிழ் நாட்டில் அக்காலத்தில் வழங்கிவந்த எல்லாச் சமயத் தாருக்கும் உரிய பொதுக் கருத்து. இதை வையாபுரியார் சைனரின் புராணக் கதை என்று கூறுகிருர். இதைப் பாடியவர் மரு தானின் காகஞர். இவர் சைனர் அல்லர் கடைச்பூ சங்கப் புலவரான இவர் எப்படி வச்சிரகர்தியின் சைன சங்கத்தில் (கி பி. 5-ம் தூற்றுண்டில்) இருக்க முடியும். வேயாபுரியார் சுட்டிக் காட்டுகிற இன்றெரு அகம் 193-ம் செய்யுளும் மருதன் இள நாகஞர் பாடியதே. பருந்து ஒன்று இறைச்சித் துண்டைக் கொண்டுபோய் மக்கயுச்சியில் மரத்தின்மேல் இருந்த தன்னுடைய குஞ்சுக்கு ஊட்ட, அவ்விறைச்சி கழுவிக் கிறு விமுந்ததை அங்கிருந்த கரி கவ்விக் கொண்டு ஓடியது என்னும் இயற்கை கிகழ்ச்சியை இப்புலவர் இப்பாடலில் கூறுகிருர்.

செஞ்செவி எ**ளுவை** குறும்பொறை எழுந்த நெடுந்தாள் ம**ரா அத்து** அருட்கவட் டுயர்சினே பிள்ளே யூட்ட விரைந்துவாய் வழுக்கிய கொழுங்க**ண் ஊன்ற**டி கொல்பசி முதுநரி வல்சி யாகும் <sup>10</sup>

இது எப்படிச் சைனருக்கு மட்டும் சிறப்பானதோ? எல்லாச் சமயத்தாருக்கும் இந்த நிகழ்ச்சி பொதுவன்ரோ? இந்தச் செய்யுட் கணேப் பாடிய மருதனினநாகளுர் சைனரல்லர், அவர் சைவ சமயத்தவர். அன்றியும் கடைச்சங்கப் புலவர். இவரைச் சைனர் என்றும் வச்சிரநந்தி அமைத்த பிற்காலத்துச் சைன சமயச்

<sup>10. 364 198:6-10</sup> 

சங்கத்தைச் சேர்ந்தவர் என்றும் வையாபுரியார் எமு துகிருர். களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் கி. பி. 5-ம் நூற்ருண்டில் வச்சிர நாந்தியின் சைனத் தமிழச் சங்கத்தில் இவர் இருந்தார் என்று, ஆராயாமல் வையாபுரியார் கூறுகிருர். ஆனுல், மருதனிளநாகஞார் வச்சிர நந்தி சங்கம் எற்படுவதற்குப் பல நூற்றுண்டுக்கு முன்பு கடைச்சங்க காலத்தில் இருந்தவர் என்பதை அவர் பாண்டியன் கடைகாரத்துத் துஞ்சிய மாறன் வழுதியையும் (புறம் 52), பாண்டியன் இலவந்திகைப்பள்ளித் தஞ்சிய நன் மாறியையும் (புறம் 52), பாண்டியன் இலவந்திகைப்பள்ளித் தஞ்சிய நன் மாறியையும் (புறம் 55) நாஞ்சில் வள்ளுவணையும் (புறம் 188, 189) பாடிய செய்யுட்கள் வெள்ளிடைமல் போலவும் உள்ளங்கை கெல்லிக்கணி போலவும் செத்ரிவிக்கின்றன. ஆணுல், இவற்றையெல்லாம் பாராமல் வையாபுரியார், கடைச்சங்க காலத்தில் இருந்த புலவர் கண் இழுத்துக்கொண்டுவந்து பல நூற்றுண்டுகளுக்குப் பின் இருந்த வச்சிர நந்திச் சங்கத்தில் விடுகிருர்.

வையாபுரிப் பிள்ளே தாம் எழுதிய தமிழ்மொழி தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றில் கூறுகிற இவைபோன்ற வேறு பல போலிச் செய்திகளே இங்கு ஆராயாமல் இதனேடு ரிறுத்து கிரேரும்.

> எப்பொருள் யார்யார்வாய்க் கேட்பினும் அப்பொருள் மெய்ப்பொருள் காண்பது அறிவு.

# இறையனர் அகப்பொருள் - வரலாற்று ஆய்வு

களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில், பக்தி இயக்கம் தோன்றிய இறையனர் அகப்பொருள் என்னும் களவியல் நூல் எழுதப்பட்டது என்று கூற்னேம். தொலகாப்பியப் பொருளதி இருக்கும்போது இந்தப் புதிய அகப்பொருள் நூக்ல எழுதிய சோக்கம் என்ன? யாது காரணம் பற்றி இந்தப் புதிய நூல் எழுதப்பட்டது என்பதை ஆராய்வோம். களவியல் உரைப் பாயிரம் இந்த ஆராய்ச்சிக்குப் பெரிதும் உதவுகிறது. மூன்று தமிழ்ச் சங்கங்களின் வரலாற்றைக் கூறியபிறகு கடைச் சங்கத்தின் இறுதியில் ரிகழ்ந்ததைக் களவியல் உரைப்பா**யிரம்** கூறுகிறது ''அவர்க்கு நூல் அகத்திய மும் தொல்காப்பிய முமென்க. இரி இயி தூர் கடல் *கொள்*ளப்ப**ட்டுப்** அவர்களேச் சங்கம் போர்திருர்த முடத்திருமாறன் முதலாக உக்கிரப்பெருவமுதியீருக நாற்பத் தொன்பதின்மர் என்ப. அவருட் கவியரங்கேறிஞர் மூவர் பாண்டியர் என்ப. அவர் சங்கமிருந்து தமிழாராய்ந்தது உக்திர மதரை (இப்போதைய மதுரை) என்ப'' என்று உரைப்பாயிரங் கூறுகிறபடியால் கடைச்சங்க காலம் முடிக்தபிறகு இறையனர் அகப் பொருள் என்னும் நூல் இயற்றப்பட்ட*து* தெரிகிறது. இறையனர் அகப்பொருள் எழுதப்பட்ட வரலாற்றை இந்நூல் உரைப்பாயிரம் கூறுகிறது. அதன் வாசகம் இது:

"அக்காலத்துப் பாண்டியாரு பண்னீரியாண்டு வற்கடஞ் சென்றது. செல்லப் பசி கடுகுதலும், அரசன் சிட்டரை யெல்லாங் கூவி 'வம்மீன்' யான் உங்களோப் புறந்தரதில்லேன்; என் தேயம் பெரிதும் வருந்துகின்றது; நீயிர் போய் நுமக்கறிந்தவாறு புக்க, நாடு நாடாயின ஞான்று என்னோ யுள்ளி வம்மின், என்றுன். என, அரசணே விடுத்து எல்லாரும் போயினபின்றைக் கணக்கின்றிப் பன்னீரியாண்டு கழிந்தது. கழிந்த பின்னர், நாடு மலிய மழை பெய்தது. பெய்த பின்றை அரசன் 'இனி நாடு நாடாயிற்றுகளின் நூல் வல்லாரைக் 10 கொணர்க' வென்று எல்லாப் பக்கமும் ஆட்போக்க எழுத்ததிகாரமுஞ் சொல்லதிகாரமும் வல்லாரைக் தஃவப் பட்டுக் கொணர்ந்து பொருளதிகாரம் வல்லாரை எங்குந் தஃவப்பட்டிலே மென்று வந்தார். வர, அரசனும் புடைபடக் கவன்று 'என்ஃன்? எழுத்துஞ் சொல்லும் ஆராய்வது பொருளதி காரத்தின் பொருட்டன்றே! பொருளதிகாரம் பெறே மெனின் இவை பெற்றும் பெற்றிலேம்' எனச் சொல்லா நிற்ப, மதுரை ஆலவாயில் அழனிறக்கடவுள் சிந்திப்பான்: 'என்ஃன பாவம்! அரசற்ருக்கவற்ச்சி பெரிதாயிற்று. அது தானும் ஞானத்திடை யதாகலான், என்று, இவ்வறுபது சூத்திரத்தையுஞ் செய்து மூன்று செப்பிதழகத்தெழுதிப் பீடத்தின் கேழிட்டான்.''

இங்குப் பொருளநிகாரம் என்பது அகப்பொரு\*ளச் சுட்டு கிறது. அகப்பொருள் கற்க அது ஞானத்தைக்குரும் என்றும் கூறப்படுவது காண்க. மேலும் உரை கூறுகிறது:

''இட்ட பிற்றை ஞான்று, தேவர் குலம் வழிபடுவான் தேவர் கோட்டத்தை எங்குக் துடைத்து, கீர் தெளித்துப், பூவிட்டுப் பீடத்தின் கீழ்ப் பண்டு—ன்றும் அலகிடாதான் அன்று தெய்வத் தவக் குறிப்பிறைன் அலகிடுவினன்று உள்ளங்குளிர அலகிட்டான். இட்டாற்கு அவ்வலகி3ீணுடும் இதழ் போர்கன. போதாக் கொண்டுபோர்து ரோக்கினுற்கு வாய்ப்புடைத்தாவிற்3ருர் பொருளதிகாரமாய்க் காட்டிற்*று*. காட்டப், பார்ப்பான் சிந்திப்பான்: 'அரசன் பொருளதிகாரம் இன்மையிற் கவல்கின்ருனென்பது பட்டுச் செல்லா கின்ற துணர்ந்து நம்பெருமான் அருளிச் செய்தாளுகும்' என்று தன் அகம்புகாதே கோயிற் ற‰க்கடைச் சென்று கின்று கடைக் காப்பார்க்குணர்த்தக் கடைக்காப்பார் அரசர்க்குணர்த்த, அரசன் புகு தரு கவென்று பார்ப்பானேக் கூவச் சென்று புக்குக் காட்டக் கொண்டு கோக்கி, 'இது பொருளதி காரம்! நம்பெருமான் நமது இடுக்கண் கண்டு அருளிச் செய்தாணுகற்பாலது' என்று, அத்திசை கோக்கித் தொழுது கொண்டு ரின்று, சங்கத்தாரைக் கூவுவித்து 'கம்பெருமான் ் கேமது இடுக்கண் கண்டு அருளிச்செய்த பொருளதிகாரம்!

இதனேக் கொண்டு போப்ப் பொருள் கான்மின்' என அவர்கள் அதனேக் கொண்டு போக்து கன்மாப்பலகை ஏறியிருக்தாராய் வுழி, எவ்லாரும் தார்தாம் உரைத்த உரையே கன்றென்று செல் நானெல்லாஞ், சென்றன. செல்ல நாம் இங்ஙனம் எத்துணேயுரைப்பினும் ஒருதஃப்படாது. நாம் அரசனுழைச் சென்று நமக்கோர் காரணிகளேத் தரல் வேண்டும் என்று கொண்டு போந்து, அவனுற் பொருளெனப் பட்டது பொருளாய் அன்றெனப்பட்டது அன்ருமொழியக் **காண்டு** மென, எல்லாரும் ஒருப்பட்டு அரசனுழைச் சென்ருர். செல்ல அரசனும் எதிர் எழுத்து சென்று, 'என்னோ? நூற்குப் பொருள் கண்டு ரோ?' என,'அது காணுமாறு எமக்கோர் **கா**ரணிக**ு**ன்த் தரல்வேண்டும்' எனப், 'போமின். நுமக்கோர் காரணிகளை எங்ஙனம் எடுவேக்? கீபிர் காற்பத்தொன்பதின்மராயிற்று. துமக்கு ரிகராவார் ஒருவர் இம்மைபினின்7ேற' என்று அரச<mark>ன்</mark> சொல்லப் போக்து பின்ணேயும் கண்மாப்பலகை ஏறிபிருக்**து** அரசனும் இது சொல்லினுன் 'யாங் காரணிகளோப் பெறுமாறு என்னே கொ'வென்று சிக்கித் திருப்புழிச், சூக்கிரஞ் செய்தான் ஆல்வாயி லவிர்சடைக் கடவுளன்றே! அவனேயே காரணிகணே யுக் தூல் வேண்டுமென்று சென்று வரங்கிடத்தும்' என்று சென்று வரங்கிடப்ப, இடையாமத்து, 'இவ்வூர் உப்பூரிகுடி கிழார் மகணுவான் உருத்திரசன்மன் என்பான். பைங்கண்ணண் புள்மயிரான் ஐயாட்டைப் பிராயத்தான் ஒருமுங்கைப் பிள்ளே உளன்: அவனே அன்னவென் நிகழாது கொண்டு போந்து ஆசன மேலிரீ இக் கேழிரு ந்து சூத்திரப் பொருளு ரைத்தாற் கண்ணீர் வார்ந்து மெப்ம்மயிர் சிவிர்க்கும் மெய்பாயின உரை கேட்ட விடத்து; மெய்யல்லா உரைகேட்டவிடத்து வாளா இருக்கும். அவன் குமார தெய்வம், அங்கோர் சாபத்திரைற் ரோன்றினன்' என முக்காலிசைத்த குரல் :எல்லார்க்கும் உடன்பாடாயிற்றுக, எழுந்திருந்து தேவர் குலத்தை வலங் கொண்டு போக்து, உப்பூரி தடிகிழாருழைச் சங்கமெல்லாஞ் சென்று, இவ்வார்க்கை பெல்லாஞ் சொல்லி ஐபனைவான் உருத்திரசன்ம8னத் தரல் வேண்டுவென்று வேண் முக் கொடுபோர்து, வெளியதுடீஇ, வெண்பூச்சூட்டி, வெண் சாந்தணிந்து, கன்மாப்பலகையேற்றி இரிஇக் கீழிருந்து குத்திரப் பொருளுரைப்ப, எல்லாரும் முறையே உரைப்பக் கேட்டு வாளா இருந்து, மதுரை மருதனிளநாகனர் உரைத்த விடத்து ஒரோவழிக் கண்ணீர் வார்த்து மெய்ம்மயிர் கிறுத்திப் பின்னர்க் கணக்காயனர் மகனர் நக்கிரனர் உரைத்த விடத்துப் பதந்தோறுங் கண்ணீர் வார்த்து மெய்ய்மையிர் சிலிர்ப்ப இருந்தான். இருப்ப, ஆர்ப்பெடுத்து மெய்யுரை பெற்றும் இந்நூற்கெனருர்.

''அதனுல் உப்பூரிகுடிகுழார் மகனுவான் உருத்திர சன்மணுவான் செய்தது இர்நூற்குரை யென்பாருமுளர்; அவர் செய்திலர், மெய்யுரை கேட்டாரென்க. மதுரை ஆல வாயிற் பெருமானடிகளாற் செய்யப்பட்ட நூற்கு ரக்கீர ஞரால் உரைகண்டு, குமாரசுவாமியாற் கேட்கப்பட்ட தேன்க.'' <sup>1</sup>

இறையஞர் அகப்பொருளும் அதன் உரையும் எழுதப்பட்ட வரலாற்றை அறிக்தோம். இனி இவைபற்றி ஆராய்வோம்.

### முரண்பட்ட செய்திகள்

கடைச்சங்கத்தார்க்கு இலக்கண நாலாகத் தொல்காப்பியம் இருந்தது என்ற உரைப்பாயிரம் கூறுகிறது. இன்னெரு இடத்தில் பொருளிலக்கணம் கிடைக்காமல் இடர்ப்பட்டனர் என்று கூறுகிறது. இது முன்னுக்குப்பின் முரணைக உள்ளது. தொல்காப்பியம் பொருளதிகாரம் அக்காலக்தில் மறைந்து போயிற்று? அப்படிக் கருதுவதற்கு இடமில்‰. ஏனென்றுல் தொல்காப்பியம் பொருளதிகாரம் உட்பட முழுவதும் இப்போதும் இருக்கிறது. தொல்காப்பியப் பொருளதிகாரம் கிடைத்திருக்க ஆலவாயிற் கடவுள் அறுபது சூத்திரங்கள் அடங்கிய புதியிதார் அகப்பொருள் நாகு உண்டாக்கிக் கொடுத்த காரணம் என்ன?

### ஒரு விளக்கம்

இந்த முரண்போட்டுக்கு விளக்கங் கூறுவதுபோல உரைப் பாயிரம் இன்னெரு இடத்தில் இவ்வாறு கூறுகிறது: ''அரசன்,

<sup>1.</sup> இறையஞரகப் பொருள, முதற் சூத்திர உரைப்பாயிரம்

இனி நாடு நாடாயிற்றுகலின் நூல்வல்லாரைக் கொணர்கவென்று எல்லாப் பக்கமும் ஆட்போக்க, எழுக்ததிகாரமும் சொல்லதி காரமும் வல்லாரைத் தூலப்பட்டுக் கொணர்ந்து பொருளதிகாரம் வல்லாரை எங்குந்தலேப்பட்டிலே மென்று வந்தார்,'' என்று உரைப் பாயிரம் கூறுவதிலிருந்து தொல்காப்பியப் பொருளதிகாரம் கிடைத்திருந்தும் அதற்குப் பொருள் கூற வல்லார் கிடைக்கவில்லே என்பது தெரிகிறது.

### மீண்டும் ஓர் ஐயம்

தொல்காப்பியப் பொருளதிகாரத்துக்குப் பொருள் கூற வல்லார் கிடைக்காமற்போஞர்கள் என்று உரைப்பாயிரம் கூறுவது வியப்பாக இருக்கிறது. இருக்கட்டும். பொருளதி காரத்துக்கு உரை காணவல்லார் கிடைக்காமற்போனபோது ஆலவாயிற்கடவுள், பொருள்கூற வல்லவரை அளித்திருக்க வேண்டும் அல்லது தொல்காப்பியப் பொருளதிகாரத்துக்கு உரை எழுதிக் கொடுத்திருக்கவேண்டும். இரண்டும் செய்யாமல் அறுபது குத்திரங்களேக் கொண்ட ஒரு புதிய நூலக் களவியல் என்னும் பெயர் கொடுத்து ஆக்கித் தர்தார். இப்படிச் செய்துகேன்? தொல்காப்பியப் பொருளதிகாரச் குத்திரங்கள் இருக்கும்போது, புதிய அகப்பொருள் குத்திரங்களே எழுதித் தர்ததேத்?

இந்தப் புதிய அகப்பொருள் நூலுக்குச் சங்கப்புலவர் பொருள் கண்டார்களா என்றுல் காணவில் ஃல. தங்களுக்கோர் காரணிகளேத் தரவேண்டும் என்று தவங்கிடந்து சிவபெருமானே வேண்டி ஞர்கள். அவரும் ஒரு காரணிகளேக் காட்டிஞர். அந்தக் காரணிகளும் ஊமைப்பிள்ளே! இந்தக் காரணிகள், இந்தப் புதிய அகப் பொருளுக்கு நக்கீரர் உரைத்த உரைதான் உண்மையான உரை என்று மெய்ம்மயிர் சிலிர்த்துக் கண்ணீர் வடித்ததன் மூலம் மெய் யுரைக்குச் சான்று தந்தார்.

# கள வியல் சூத்திரங்களும் அகப்பொருள் சூத்திரங்களும்

மேற்கொண்டு ஆராய்ச்சியைச் செலுத்துவதற்கு முன்பு இறையனர் அகப்பொருள் (களவியல்) சூத்திரங்களேப் பற்றிக் காண்போம். இறையனர் புதிதாகச் செய்து கொடுத்த களவியல் அறுபது சூத்திரங்கள் முழுவதும் புதியவை அல்ல. அவர் தொல்காப்பியத்திலிருந்தம் சில சூத்திரங்களே எடுத்துத் தம்முடைய புதிய களவியலில் சேர்த்துக்கொண்டார். அவை: (1) தொல். வேற்றுமை 114— இறையஞர் அகம் 59 (?)தொல். வேற்றுமை 174—இறையஞர் அகம் 54 (3) தொல். கற்பியல் 187— இறையஞர் அகம் 43 (4) தொல். களவியல் 130— இறையஞர் அகம் 18 (5) தொல். களவியல் 133— இறையஞர் அகம் 17 (6) தொல். களவியல் 27— இறையஞர் அகம் 7.

தொல்காப்பிய அகப்பொருள் இருக்கும்போதே இறையனர் அகப்பொருளேப் புதிதாகச் செய்தார். ஏன்? தொல்காப்பிய அகப் போருளுக்கும் இறையஞர் அகப்பொருளுக்கும் வேறு பொருள்கள் உண்டா? பழைய கருத்துகளுக்குப் பதிலாகப் புதிய கருத்துகள் கூறப்பட்டுள்ளனவா? ஒன்றும் இல்லே.

## இறையஞர் அகப்பொருளின் காலம்

இறையளுர் அகப்பொருளின் உரையாசிரியர் அதனுடைய உரைப்பாயிரத்தில் இந்நூல் இயற்றப்பட்ட காலம் கடைச்சங்கக் காலம் என்று கூறுகிருர். ''இனிக் காலமென்பது கடைச் சங்கத்தார் காலத்துச் செய்யப்பட்டது. இனிக் களமென்பது உக்கிரப்பெருவழுதியார் அவைக்களமென்பது, காரணமென்பது அச்காலத்துப் பாண்டியளுருஞ் சங்கத்தாரும் பொருளிலக்கணம் பெருது இடர்ப்படுவாரைக்கண்டு ஆலவாயிற் பெருமானடிகளால் வெளியிடப்பட்டது,'' என்று பாயிரம் கூறுகிறது.

இங்கும் முரண்பாடு காணப்படுகிறது. கடைச்சங்கத் நார்க்குத் தொல்காப்பியம் இலக்கண நூலாக இருந்தது என்பரைக்கூறி, அத்தொல்காப்பியத்தில் பொருளதிகாரமும் இருந்தது என்று கூறிய பிறகு 'காரணம் என்பது அக்காலத்துப் பாண்டியனரும் சங்கத்தாரும் பொருளிலக்கணம் பெருது இடர்ப்படுவாரைக் கண்டு வெளியிடப்பட்டது' என்று கூறுவது முன்னுக்குப் பின் முரண்படுகிறது. பாண்டியன் உக்கிரப்பெருவழுதி கடைச்சங்க காலத்தின் இறுதியில் இருந்த பாண்டியன். அவன் ஏறத்தாழக் கி. பி. 200-ல் இருந்தவன். தொல்காப்பியம் முழுவதும் அகம் பொருள் இலக்கணம் உட்பட இன்றளவும் ரின்று ரிலவுகிறது. ஆணைல், உரைப்பாயிர ஆசிரியர் முன்னுக்குப் பின் முரணுக, உக்கிரப்பெருவழுதியும் சங்கத்தாரும் பொருளிலக்கணம் பெருது இடர்ப்பட்டனர் என்றும் அந்த இடர்ப்பாட்டை ரீக்குவதற்கு இறையணர் களவியில் உண்டாக்கிணர் என்றும் எழுதுகிருர். தொல்காப்பியப் பொருளதிகாரத்துக்குப் பொருள் காண வல்லார் கிடைத்திலர் என்று முன்பு கூறிய இவர், பிறகு 'பொருளதிகாரம், பெருது இடர்ப்பட்டனர்' என்று கூறுகிருர். இங்கும் முன்னுக்குப் பின் முரண்பெடுகிருர்.

### முதல்நூல்

இறையணர் அகப்பொருள் முதல்நூலா வழி நூலா என்னும் கேள்வி எழுப்றது. தொல்காப்பியம் பொருளதிகாரம் இருக்கும் போதே இறையணர் இந்துக் களவியல் நூஃப் (அகப்பொருள்) புதியதாகப் பிற்காலத்தில் எழுதிணுர். இதனுல் இத வழிநூல் எனப்படும் என்று கூறுவார்க்கு விடையாக உரைப்பாயிரம் எழுதியவர் இது முதல் நூல் என்று கூறுகிருர். "வழியென்பது இந்நூல் இன்னதன் வழித்து என்பது. இது விணேயின் நீங்கி விளங்கிய அறிவின் முனேவைணுற் செய்யப்பட்டமையால் வழி நூரிலென்று சொல்லப்படாது, முதனூல் எனப்படுமென்பது."

இறைவனே செய்த நூலாகையினுல், பிற்காலத்து வழி நூலா னுலும், இது முதல் நூல் என்று கூறுகிருர். முதல் நூல் இருக்கும்போது வழி நூல் (அல்லது இன்னெரு முதல் நூல்) செய்யப்பட்ட காரணம் என்ன? தொல்காப்பியம் பொருளதி காரத்துக்கு உரை கூறுவோர் இல்லாமற்போனுர்கள் என்ற ஒரிடத் திலும் அது (பொருளிலக்கணம்) கிடைக்காமற் போயிற்று என்று இன்னெரு இடத்திலும் எழுதுகிற உரைப்பாயிரம் இந்த இடத்தில் குழப்புகிறது.

### தொல்காப்பிய அகப்பொருளும் இறையஞர் அகப்பொருளும்

தொல்காப்பியப் பொருளதிகாரத்தின் அகத்திணே இயல், களேவியேல், கற்பியல் ஆகிய மூன்று இயல்களும் உலகில் வாழ்கிற மாக்தரின் காதல் வாழ்க்கையைக் கூறுகின்றன; மாக்தருக்கும் கடவுளுக்கும் உள்ள தெய்வீகக் காதலேக் கூறவில்லே. இறையஞர் அகப்பொருளும் மாக்தரின் உலகக் காதலேத்தான் கூறுகிறது. மாக்தருக்கும் தெய்வத்துக்கும் காதல் உண்டென்று இறையஞர் அகப்பொருள் கூறவே இல்லே. ஆணுல், அதனுடைய உரை மட்டும், மாக்தருக்கும் தேவருக்கும் உள்ள காதூலக் (பக்தியை) கூறுகிறது. உரை கூறுகிறதேயல்லாமல் நூல் கூறவில்லே. பழைய தொல்காப்பியம் மனிதக் காதலே மட்டும் கூறுகிற படியால் அது பக்கி இயக்கக்கைச் சேர்க்க பேரின்பச் காதலுக்கு ஒர் ஆதார நூலாகக் கொள்ளப்படவில்லே. பேரின்பக் காதலுக்கு ஒர் ஆதார நூலாகக் கொள்ளப்படவில்லே. பேரின்பக் காதலுக்கு கேரோ நூல் ஒன்று தேவைப்பட்டபடியால் இறையணர் அகப் பொருள் நூல் புதிதாக உண்டாக்கப்பட்டது. இக்க நூல மக்கள் கம்பிக்கையோடு ஏற்றுக் கொள்வதற்காக இறைவனே இக்த தூலை இயற்றிணர் என்று கதை கற்பிக்கப்பட்டது.

## தமிழ்—அகப்பொருள்

கமிழ் என்னுஞ் சொல்லுக்குக் தமிழ் மொழி, இனிமை, அமுகு என்னும் பொருள்கள் உண்டு. இச்சொல்லுக்கு அகப்பொருள் என்னும் இண்ணெரு பொருளும் உண்டு. ஆனல் இக்காலத்தில் இந்தச் சொல்லும் பொருளும் மறைந்து போயின. பழங்காலத்தில் இந்தப் பொருளில் தமிழ் என்னும் சொல்லாட்சி இருந்தது. கடைச் சங்க காலத்தில் வாழ்ந்த கபிலர், ஆரிய அரசண் பிரகத்கனுக்குத் தமிழ் (அகப்பொருள்) கற்பிக்கக் குறிஞ்சிப்பாட்டைப் (பெருங்குறிஞ்சி) பாடினர். இச்செய்யுளின் அடிக் குறிப்பு 'ஆரிய வரசன் பிரகத்தக்கைத் தமிழ் அறிவித்தற்குப்பாடியது' என்று கூறுகிறது. இங்குத் தமிழ் என்பதன் பொருள் அகப்பொருள் என்பது.

பரிபாடல் 9-ம் பாட*ஃ*லப் பாடிய குன்றம்பூதனர் இச் செய்யுளில் அகப்பொருளேத் **தண்தமிழ்** என்று கூறுகி*ரு*ர்.

<sup>2.</sup> பரிபாடல் 9: 25-26

இதற்கு உரை எழுதிய பரிமேலழகர் 'தமிழ்' என்பதற்கு அகப் பொருள் என்று உரை எழுதியுள்ளார்.

சிவக சிந்தாமணி பதுமையார் இலம்பகம் 163-ம் செய்யுளில் அகப்பொருள் தென்தமிழ் என்று கூறப்படுகிறது. இதற்கு நச்சுணுர்க்கினியார் எழுதிய உரை கரண்க.

ஐந்திணே ஐம்பது என்னும் நூல் அகப்பொருளேச் செந்தமிழ் என்று கூறுகிறது. திணேமாலே நூற்றைம்பதின் பாயிரம் அகப் பொருளே இன்தமிழ் என்று கூறுகிறது. பாண்டிக் கோவை 25-ம் செய்யுள் அகப்பொருளேக் கொழுந்தமிழின் ஒண்துறை என்று கூறு கிறது. திருக்கோவையார் 20-ம் செய்யுள் அகப்பொருளேத் தீந்தமிழின்துறை என்று கூறுகிறது. 3

இறையஞர் அகப்பொருள் உரையும் அகப்பொருள்க் தமிழ் என்ற கூறுகிறது. "இனி நுதலிய பொருள் என்பத நூற் பொருள்ச் சொல்லுகலென்பது. இந்நூல் என்னுதலிற்று வெணின் தமிழ் நுதலியதென்பது" என்றும், "இனி நூறுகலியதா உம் உரைக்கற்பாற்று. அத பாயிரத்துள்ளே உரைத்தாம்; தமிழ் நுதலியதென்பது" என்றும் அகப்பொருள் உரை கூறுகிறது.

### அகப்பொருளின் பயன்

இறையஞர் அகப்பொருளேக் கற்பதனேல் உண்டாகும் பயன் என்ன என்பதை இந்நூலின் உரை கூறுகிறது. ''இனிப்பயன் என்பது இது கற்க இன்னது பயக்கும்என்பது.....என்பயக்குமோ இது கற்க வெனின் வீடுப்பறு (மோட்சம்) பயக்கும் என்பது'' என்றும், ''இங்குப் பிறவுங் களவுண்மை சொல்லி அக்களவுகட் கெல்லாம் இக்களவு சிறப்புடைமை சொல்லும், தூறக்கும் வீடு பேறுகளோ முடிக்குமாகலான்'' என்றும் உரை கூறுகிறது. அதாவது பக்திக் காதல் மறமையில் வீடுபேற்றை அளிக்கிறது என்று உரை கூறுகிறது. இறையஞர் அகப்பொருள் ஞான நோல் என்றும் கூறப்படுகிறது. ''மதுரை ஆலவாயில் அமுனிறக் கடவுள்

<sup>8.</sup> மயில் சீனியேங்கடசாமி, தமிழ்—அகம், Journal of Tamil Studies, No- 3, September 1973, pp.1-3.

சிக்திப்பான்: என்பீனை பாவம் அரசற்குக் கவற்சி பெரிதாயிற்று அது காலும் ஞானத்திடையாகலான், யாம் அத°னக் தீர்க்கற் பாலம்'' என்று கூறியது டோண்க. இந்த உரையின் கருக்துப்படி, இறையனர் அகப்பொருள் நூ ஃக் கற்ருல் ஞானமும் அதன் பயணுகிய வீடுபேறும் பேறலாம் என்பது தெரிகிறது.

# இறையஞர் களவியல் தோன்றியதேன்?

தொல்காப்பிய அகப்பொருள் இலக்கணம் இருக்கும்போது இறையனர் அகப்போருள் (களவியல்) என்னும் பேரால் ஒரு புதிய அகப்பொருள் இலக்கணம் எழுசப்பட்டதேன்? பிற்காலத்தில், களப்பிரர் ஆட்சிக்காலத்தில் பக்தி இயக்கம் தோன்றியபோது அகப்பொருளுக்குப் பக்திக் காதல் என்ற புதிய பொருள் கற்பிக்கப் பட்டது. தொல்காப்பிய அகப்பொருள் உலகியல் காத‰ மட்டும் கூறு திறபடியால், அது புதிய பக்திக் காதல் கருத்துக்கு ஆகார நாலாகப் பயன்படவில்?ல. ஆசுவே பக்திக் காதலாகிய பேரின்பக் காதலுக்கு ஆகாரமான ஒர் இலக்கணநூல் தேவைப் பட்டது. இந்தத் தேவையை நீறைவு செய்ய இறையனுர் அகப் பொருள் என்னும் களவியல் புகிகாக உண்டாக்கப்பட்டது. ஆணைல் இறையஞர் அகப்பொருள் சூத்திரங்கள் பக்திக் காதஃவப்பற்றி ஒன்றாடும் கூறைவில்ஃ. ஆனில் அதனுடைய உரைமெட்டும் பக்திக் காத‰ப்பற்றி எழுதிக்கொண்கு போகிறது. இந்**த உரையைக்** கேட்டுக்தான் உப்பூரிகுடிகிறான் மகன் உருத்திரசன்மன் **பெ**ய்ப்படுபிர் சிலிர்த்துக் கண்ணீர் வடித்தார் என்று கூறப்படுகிறது. களவியல் உரை கூறுவதைப் பார்ப்போம்:

''அஃதே பெனின்.....அவ்வெட்டும் (எண்வகை மணமும்) உலகினுள்ளன; இஃத (இறையைஞர் அகப்பொருள்) அன்ன தன்று. இல்லது இனியது நல்லதென்று புலவரால் நாட்டப் பட்டதோர் ஒழுக்கமாகலின், இதனே (இறையஞர் அகப் பொருளே) உலகவழக்கிஇேடு இடையானென்பது.'' '

15-ம் சூக்திர உரையில் ''எனுகுவே, இவ்வாற்ருறும் உலகக் களவு (களவியல்) அன்று என்பது பெற்ரும்'' என்றும், 31-வது

<sup>4.</sup> களைவியல் முதலாம் சூத்திரை உரை

சூத்திர உரையில் ''இல்லதகோயே இல்ஃ என்றுர்; இவன் உலகத்துத் தஃலமகன் அல்லன் புலவரால் நாட்டப்பட்ட தஃலமகண் என்பதகேன யாப்புறுத்தற்கு'' என்றும் உரை கூறிச்செல்கிறது.

32- வது சூத்திர உரையில் "இவ்வாற்ரு றும் இஃது (இறையஞர் களவியல்) உலகத்த இயல்பன் றென்பது பெற்ரும் .......மூப்புப்பீணி உள்வழிச் சாக்காடும் உண்மையாம் என்பது கடா. அதற்கு விடை எங்குனமோ வெளின், இருதிங்கட் புக இவளும் பன்னீராட்டைப் பிராயத்தளாய் இவனும் பதிஞருட்டைப் பிராயத்தனைப் இவனும் பதிஞருட்டைப் பிராயத்தனைப்ச் செல்வதல்லது, மற்றைய கிகழா; உலகத்திறேடு இத்துணே மாத்திரையே ஒத்து மற்றை விகற்ப மெல்லாம் ஒவ்வா வெனக் கொள்க" என்றும், 39-வது சூத்திர உரையில், "இந்நூல் (களவியல்) உலகிறேடு ஒத்தும் ஒவ்வாதும் நடக்கின்றதாகலின், உலகியல் கோக்கிச் சாதிவரையான் இழிந்தா ரெனப்பட்டது" என்றும், 60-வது சூத்திர உரையில், "அஃது இவ்வுலகினும் இயற்கையான் கிவேபெறுது புலவரான் இல்லது இனியது நல்லதென நாட்டப்பட்டதோர் ஒழுக்கமென்பார் கேண்ணிய" என்றுர்" என்றும் களவியல் உரை கூறுகிறது.

இதனுல், புதியதாக உண்டோச்கப்பட்ட களேவியல், உலகியல் அல்லாத இல்லது ஆணியேது நல்லது என்று புலவரால் புணேக் தாரைக்கப்பட்ட காதஃலேச் கூறுகிற தென்பது தெரிகிறது.

சமண சமயமும் பௌத்த சமயமும் தமிழகத்தில் பெருசி வளர்ந்து சைவ வைணவ சமயங்கள் தாழ்ந்து குன்றியிருந்த களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில் (கி. பி. 5-ம் 6-ம் நூற்ருண்டுகளில்) சைவரும் வைணவரும் தங்கள் சமயங்கள் வளர்ப்பதற்காகப் புதிய பக்தி இயக்கத்தை உண்டாக்கினர்கள். அதன் காரணமாக அகப்பொருளுச்குப் புதிய கருத்துக்களேக் கற்பித்தார்கள். கடவுளுக்கும் உயிர்களுக்கும் தஃவவ்-தஃவவி முறையைக் கற்பித் தார்கள். சிவபெருமானே அல்லது திருமாலேத் தஃவேனுகவும் பக்தணுகிய உயிரைக் தஃவவியாகவும் கற்பித்து நாயகன்-நாயுகி பாவத்தை யமைத்தார்கள். இந்த முறைறுமில் செய்யுள் பாடுவதற்கு இலக்கணச் சான்று உண்டா என்ற கேள்வி எழுந்திருக்க வேண்டும். இக்கேள்விக்கு விடையாக இறையனுர் அகப்பொருள் என்னும் நூகூப் புதிதாக உண்டாக்கி அதற்குக் கெய்வக்தன்மை கற்பித்தார்கள் போலும். இந்த நூலில் பேரின்பக் காதூல்ப் பற்றி வெளிப்படையாக லோ மறை முகமாக வோ சான்று காட்டினுர்கள். ஆரைல் அந்த உரையாகியிர்கள் உரையில் சான்று காட்டினுர்கள். ஆரைல் அந்த உரை எட்டில் எழுதப்படாமல் பத்துக் தீல முறை வரையில் மந்திரம் போல மறைபொருளாகவே வைக்கப்பட்ட ஆசிரிய—மாணவர் பரம்பரையாகச் செவி வழியாக வந்தது. இதற்கள்ளாகப் புலவர்கள் களவியல் துறையமைந்துப் பாடல் களே இயற்றினர்கள். களவியல் துறையமைந்தப் பாடல் களே இயற்றினர்கள். களவியல் துறையமைந்த பக்கிக் தோத்திரப் பாடல்கள் வெளிவந்து வழக்கத்தில் ஒன்றின பிறகு களவியல் நூலையும் அதன் உரையையும் எழுதினர்கள். அதாவது கி. பி. பேற்றுண்டில், திருநாவுக்கரசர், திருஞான சம்பந்தர் ஆகியோரின் தேவாரப்பாடல்கள் தோன்றிய பிறகுதான் இந் திரீலையும் உரையையும் ஏட்டில் எழுதினர்கள்.

பத்தாவது தலேமுறையில் வக்த முசிறியாசிரியர் கீலகண்டே ஞர் இறையஞர் களவிய‰யும் அதன் உரைபையும் ஏட்டில் எழுதி வெளிபிட்டார். அந்த உரையின் இடையிடையே மாறவர்மன் பராங்குசன் என்னும் பாண்டியன்மேல் பாடப்பட்ட 'பாண்டிக் கோவை' செய்யுட்கள் (ஏறக்காழ 350 செய்யுட்கள்) மேற்கோள் காட்டப்பட்டுள்ளன. மாறவர்மன் பராஙகுசன் கி. பி. 770-ல் பாண்டி நாட்டை யேரசாண்டான். எனவேகி. பி. 8-ம் நாற்றுண்டில் இவன் இருந்தான் என்பது தெரிகிறது. இவனுக்கு முன் பத்துத் துலே முறைக்கு முன்பு இறையைஞர் களவியல் உண்டையிற்று என்று கூறப்படுவதால், த‰் முறைபொன்றுக்கு 30 ஆண்டுகள் என்று கணைக்கிட்ட⊤ல் 30×10 – 300 ஆண்டுகள் ஆகின்றன. என3வ கே. பி. 8-ம் நாற்றுண்டுக்கு 300 ஆண்டுகளுக்கு முன், அதாவது **கி. பி.** 5-ம் நூற்முண்டில் இறையஞர் அகப்பொருளும் அதன் உரையும் எழுதப்பட்டன என்பது தெரிதிறது. கி.பி.5-ம் நாற்றுண்டில் தமிழகத்தைக் களப்பிர அரசர்கள் அரசாண்டார்கள். களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்துக்கு முன்னூறு ஆண்டுகளுக்கு முன்பு கி. பி. 2-ம் நூற்முண்டில் **கடை**ச்சங்க காலத்தில் நக்கீரர் வாழ்ந் திருந்தார். அந்த நக்கீரர் இறையஞர் களவியலுக்கு உரை கண்டிருக்க மூடியாது. கி. பி. 2-ம் நூற்முண்டில் இருந்தவர் கி. பி. 5-ம் நூற்முண்டில் எப்படி இருக்கமுடியும்? ஆணல் இறையஞர் அகப்பொருள் உரைப்பாயிரம் சங்ககாலத்து நக்கீரர் இந்நூலுக்கு உரை கண்டார் என்றும் அவ்வுரையைக் கேட்டவர் காரணிகள் உருத்திரசன்மன் என்றும் கூறுகிறது!

கக்கீரர், த*்*லயாலங்கா*ணத்துச் செருவென்ற கெடுஞ்செழியன்* கோலத்தில் இருந்தவர், இந்த செடுஞ்செடியன் காலத்துக்குப் பிறகு பாண்டியன் உக்கிரப்பெருவழுதி இருந்தான். இந்தப் பாண்டியன் அகரானூற்றைத் (செடுக்தொகையை) தொகுப்பித்தான். தொகுத் தவர் உருத்திரசன்மன். இவர்கள் எல்லாரும் கி. பி. 250-க்கு முன்பு இருந்தவர்கள். நக்கீரர் உருத்திரசன்மனுக்கு முன்பு இருந்தவர். உருத்திரசன்மன், இறையஞர் அகப்பொருளுக்கு உரை கேட்டார் என்றும் நக்கிரர் உரை கூறிஞர் என்றைம் களவியல் உரைப்பாயிரம் கூறுவது வரலாற்றுக்குப் பொருந்தாது. உருத்திரசன்மருக்கு முன்பே நக்கீரர் காலமாய்விட்டார். நக்கேரர், உருத்திரசன்மர், உக்கிரப் பெருவழுத் ஆகியோர் ஒரே காலத்தில் இருக்தவர்கள் என்று கொண்டாலும், கடைச்சங்க காலத்தில் இருந்த இவர்கள், களப்பிரர் காலத்தில், கெ. பி. 5-ம் நூற்றுண்டில் வெளிவக்க இறையனர் அகப்பொருளுக்கு எப்படி உரை கண்டிருக்கமுடியும்? ஆகவே, உரைப்பாயிரம் கூறுகிற செய்திகள் கம்பத்தக்கனவல்ல. சங்ககாலத்தில் இருந்த நக்டுரரேபடு தவருக இ‱ரத்துக் கூறுகிறது உரைப்பாயிரும். <sup>5</sup>

பக்தி இயக்கக் காலக்தில் கீரன் என்றும் நக்கிரதேவ நாயஞர் என்றும் பெயர் கூறப்பட்ட ஒரு சிவபக்தர் இருந்தார் அவருடைய பாடல்கள் பதிஞோரம் திருமுறையில் தொகுக்கப் பட்டுள்ளன. இந்த நக்கிரணுரையும் இவருக்கு முன்பு சங்க காலத்தில் இருந்த நக்கிரணுரையும் பொருக்திக் கூறுகிறது இறையறைர் அகப்பொருள் உரைப்பாயிரம். ஆனைல் இது. வரலாற்றுக்குப் பொருந்தாதகற்பணேயாகும்.

<sup>5.</sup> இளேப்பு 4 காண்க

#### முடிவுரை

இறையஞர் அகப்பொருள் உரைப்பாயிரம் கூறுகிற முரண் பட்ட செய்திகள், விழிப்புடன் படிக்கிறவர்களோக் குழப்பத்தில் ஆழ்த்துகின்றன என்பதைக் கண்டோம். இதன் காரணத்தைக விளக்குவோம்.

களப்பிரர் காலத்துக்கு மூன்பு, சங்ககாலத்தில் அகப்பொருள் புறப்பொருள் என்ற இரண்டு கொள்கைகள் நாட்டிலும் ஏட்டிலும் இருந்தன. இவைபற்றிப் புலவர்கள் பாடிய செய்யுட்கள் நற்காலமாக இப்போதும் நமக்குக் கிடைத்திருக்கின்றன. இவற் றுக்கு இலக்கணமாக இருந்தது தொல்காப்பியம். (தொல். பொருளதிகாரம்—புறப்பொருளியல், அகப்பொருளியல்)

சங்ககாலத்துக்குப் பிறகு களப்பிரர் ஆட்சி ஏற்பட்ட பின்னர் **மு**த்தமிழை ஆராய்வதற்காகப் பாண்டியர் அமைத்த தமிழ்ச் சங்கம் கஃலந்துவிட்டது. பௌத்த சைன சமயங்கள் களப்பிரர் காலத்தில், முன்ணேவிடச் செல்வாக்கும் சிறப்பும் வளர்ந்தன. அப்போது புறப்பொருஃனப் பற்றிய புதிய கருத்துச் செல்வாக்கடைந்தது. அதாவது போரில் புறப்பகைவரை வென்று வெற்றி பெறுவதைவிட, அகப்பகையான மனமாசுகளோயும் ஐம் புலன்களேயும் அடக்கிப் பெறுங்ண்ற வெற்றியே சிறந்த வெற்றி என்னும் சைன-பௌத்த மதக் கொள்கை பரவிற்று.(அகப்பகையை வென்று வீரராக வினங்கிய புத்தர்பெருமானுக்கும் அருகக் கடவுளுக்கும் ஜீனன்-வெற்றி கொண்டவன் என்று பெயர் உண்டு) புலன்களேயும் மனத்தையும் அடக்கி அகப்பகையை வெல்லும் , கொள்கை சைனருக்கும் பௌத்தருக்கும் புதியவையன்று. இத் **கொள்கை** அவர்களுக்குப் பழமையானது. ஆனுல், அந்தக் கொள்கை சங்ககாலத்தில் தமிழகத்தில் சிறப்புப் பெறவில்ஃல. புற வெற்றியே—போர்க்கள வெற்றியே பெரிதும் போற்றப் பட்டது.

களப்பிரர் ஆட்சிக் காலத்தில், சைன பௌத்த சமயங்கள் சிறப்பும் செல்வாக்கும் பெற்ற காலத்தில், அகப்பகையை வென்று வீரனுகும் சமயக்கொள்கை வலுப்பெற்றுப் பரவிற்று. இது புறப் பொருளுக்குப் புதிதாக ஏற்பட்ட புது மாற்றம் ஆகும். அங்தக் காலக்கிலே சைவ-வைணவ சமயங்கள் சமயப் பிரசாரக்திக்காகப் பக்திக் கொள்கையைப் புத்தம் புதிதாக உண்டோக்கின. இக் கொள்கைக்கு ஆதரவாக அகப்பொருளில் புதிய கொள்கையைப் புகுத்திரைக்கள். புறப்பகையை வென்று வெற்றி திகழ்வதைவிட அகப்பகையை வென்று வீரனுவகே சிறந்தது என்று கை≆னரும் பௌக்தரும் புறப்பொருளுக்குப் புதிய கருத்துக் கூறியதுபோல, சைவரும் வைணவரும் உலகியல் அகப்பொருள் பறறிச் சிற்றின்பக் காதஃப் பாடுவதைவிடக் கடேவுளுக்கும் பக்தருக்கும் உள்ள தெய்வீகக் காதல்ப் (பேரின்பக் காதல்) பாடுவது சிறந்தது என்று அகப்பொருளுக்குப் புதிய பொருள் கற்பித்தார்கள். அதாவது கடவுளேக் காதலனுகவும் (தஃவைகனுக அம்) பக்தர்களேக் காதலியாகவும் (தஃவிகளாகவும்) கற்பித்துப் பாடுகிற டேரின்பப் பக்திப் பாடவகளேப் புதிதாகத் தோற்று வித்தார்கள். இந்தப் பச்திக் காத%லச் சைனரும்-பௌத்தரும் எற்றுக்கொள்ளவில்ஃல. தெய்வத்துக்கும் மனிதருக்கும் காதல் உறவு கற்பிப்பது செரியன்று என்பது அவர்களது கொள்கை.

ஆண், சைவ-வைணவர், சமணருக்கும் பௌத்தருக்கும் மாறுபாடான டக்டிக் காதல் வற்புறுத்தி அகப்பொருள்துறையமைந்த பக்டுப் பாடல்களேப் பரப்பிஞர்கள். தொடக்கக் காலத்தில் இந்தக் கொள்கை தமிழர்களால் ஏற்றுக்கொள்ளப்படவில்ல்ல என்று தோன்றுகிறது. பொதுமக்கள், முக்கியமாகப்புவவர்கள், தொல்காப்பிய இலக்கணம் கூறுகிற உலகியல் அகப்போருளேயே பின்பற்றிஞர்கள். ஆகவே, தெய்வீகக் காதலுக்கு இலக்கணச் சான்று பக்தி இயக்கத்தாருக்குக் தேவைப்பட்டது. ஆகவே, 'இறையஞர் அகப்பொருள்' அல்லது 'களவியல்' என்னும் புதிய நூல் எழுதி அதை இலக்கணச் சான்றுகைக் காட்டிஞர்கள். இதற்குத் தெய்வீகமும் பழமையும் கற்பிப்பதற்காகக் கதைகளேக் கற்பித்துக் கூறிஞர்கள்.

இது இறைவனுல் (சிவபெருமானுல்) உண்டாக்கப்பட்ட நூல் என்றும், தொல்காப்பியத்துக்குப் பின்னர் இயற்றப்பட்ட நூலானுவும் இது முதல்வனுல் செய்யப்பட்டபடியால் . முதல் நூல்' என்றும் இது பேரின்பக்கா*த*லேக் கூறுகிறப*டி*யால் ்ஞானநூல்' என்றும் கூறிஞர்கள். இதற்குப் பழமை சற்பிப்பதற் காக இர்த நூலுக்கு உரைகேட்ட காரணிகன், கடைச்சஙக காலத்தில் இருக்கவரும் அககாநூறு என்னும் அகப்பொருள் செய்யுட்களேத் தொகுத்தவரும் ஆன உருத்திரசன்மன் என்றும், இதற்கு 'மெய்யுரை' கண்டவர் சங்கப்புலவர் என்றும், ஆறைல் சங்கப்புலவரான கக்கிரர் கூறிய உரையே இதற்கு 'மெய்யாணு உரை' என்றும் கற்பித்தார்கள். ஆனுல் இந்த உரை உடஇசை ஏட்டில் எழுதப்படாமல், மர்திர உப3தசம் செப்வது3பால, பரம் பரை பரம்பரையாகப் பத்துக் தவேமுறைவரையில் ஆசிரியர்-மாணவர்வழியில் இதப்பெற்றது என்றும் பத்தாவது தூல் முறையில் முசிறிபாசிரியர் ீலகண்டனரால் இவ்வுரை ஏட்டில் எழுதப் பட்டது என்றம் கதைகள் கற்பிக்கப்பட்டன. இவ்வாறு, புதிய **க**ருத்துக்குப் பழமையும் சிறப்பும் கற்பிப்பதற்காகவும் புதி**ய** கொள்கைக்கு இலக்கணச்சான்று காட்டுவதற்காகவும் இறையனுர் அகப்பொருளும் அதுபற்றிய கதைகளும் கற்பிக்கப்பட்டன என்று தோன்று இறது. இவர்கள் புதிதாக உண்டாக்கிய பேரின்ப அகப் பொருள் கொள்கை நாட்டில் ஊன்றிப் பரவுவதற்கு ஒரு நூற் ருண்டு சென்றிருக்கவேண்டும். ஏனென்ருல் கெ. பி 7-ம் நூற்ருண் டில்தான் அப்பர், சம்பர்தர் ஆரிய சைவகாயன்மார்களும் ஆழ்வார் களும் அகப்பொருள் துறையமைக்க பக் இப் பாடவ்களேப் பாடி ூர்கள் என்பதை அறிகிரும். பக்தி இயக்கமும் பேரின்ப அகப்பொருள் கொள்கையும் தோன்றியபிற3க காண்கி 3ேரும். இத்தகைய பாடல்களேக் இ*தற்* கு கடெவுளுக்கும் பக்தனுக்கும் உண்டொன பேரின்பக் காதல் ப**ற்றிய** செய்யுள் ஒன்றேனும் கிடையாது. இது தமிழிலக்கிய வரலாற்**றி**ஸ் முக்கியமான செய்தியாகும்.

# நக்கீரர் காலம்

சங்க காலத்தில் கி. பி. 200க்கு முன்பு இருந்த நக்கீரர் வேறு. களப்பிரர் காலத்தில் இருந்த நக்கிரதேவ நாயனுர் வேறு என்பதைக் കൃത്രത് சில அறிஞர்கள் இரண்டு **ஒருவரே என்று கரு**திக்கொண்டு இவர்கள் இருவரும் கி. பி. 5-ம் நூற்றுண்டில் களப்பிரர் காலத்தில் இருந்தவர்கள் என்று எழுதி யுள்ளனர். இவர்கள் இவ்வாறு எழுதவதற்குக் காரணம் என்ன வென்ருல், இறையஞர் அகப்பொருள் என்னும் களவியலுக்கு உரை எழுதியவர், அந்நூலின் உரைப்பாயிரத்தில், சங்ககாலத்து **கக்கீரரும் களவியலுக்கு முதன்முதல் உரை கண்ட** நக்கீரரு**ம்** ஒருவேரே என்று கருதும்படி எழுதியுள்ளதுதான். களவியல் உரைப் பாயீரம் கூறுவதை முழுஉண்மை என்று இவர்கள் கருதிக்கொண்டு ஆராய்கிறபடியால் இரண்டு வேறு நச்கீரர்களும் ஒருவரே என்று எழுதியுள்ளனர். திரு எம். எஸ். இராமசாமி அய்யங்கார் தாம் எழுதிய 'தென்னிர்திய சைன ஆய்வுகள்' என்னும் ஆங்கில நூலில் இவ்வாறு எழுது கிருர்:

· ் நக்கீரரும் செங்குட்டுவனும் சாத்தனுரும் சமகாலத்தில், சங்க காலத்தில் வாழ்ந்தவர்கள் என்பதை எல்லோரும் ஒப்புக்கொண்டுள்ளனர். இந்த நக்கீரர் இறையஞரின் களவியலுக்கு உரை எழுதிய நக்கீரர் ஆவார்; அவர் எழுதாமல் வாய்மொழியாகவே உழைபை கூறிஞர். ஆசிரியர்-மாணாவர் என்றும் வழிமுறையில் பத்துத் தலேமுறைவரையில் இந்த உரை வாய்மொழியாகவே கூறப் வந்தது. இந்தச் செய்தியை, பின்னர் எட்டில் எழுதிவைத்த ஆசிரியர் கூறுகிறுர். உரையை ஏட்டில் எழுதிய உரையாசிரியர் எந்தக் காலத்தில் இருந்தவர் என்பதை, அவர் தம்முடைய உரையில் அடிக்கடி கூறுகிற கெல்வேலியிலும் சஙகமங்கையிலும் போரில் வென்றவனும் அரிகேசரி பராங்குசன் கெடுமாறன் என்னும் பெயர்களேக்

கொண்ட வனும் ஆகிய பாண்டியன் இருந்த காலத்தைக் கொண்டு தீர்மானிக்கலாம். வேள்விக்குடிச் செப்பேட்டி விருந்து இந்தப் பாண்டியன் கி.பி. 770-ல் வடிழ்ந்திருந்த ஐடிலவர்மன் பராந்தகனுடைய தந்தை என்பதை அறிகிறேம். ஆகையினுலே களவியல் உரையை ஏட்டில் எழுதிய ஆகிரியர் கி. பி. 8-ம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்தவராதல் வேண்டும். இவர் காலத்திலிருந்து பத்துத் தலேமுறைகளேக் கணக் கிட்டால், தலேமுறை ஒன்றுக்குச் சராசரி 30 ஆண்டு என்று கணக்கிடுவோமானுல், முதல்முதல் உரை கூறிய நக்கீரர் காலம் கி.பி. 5-ம் நூற்றுண்டு என்று திறது. கி.பி. 770-ல் இருந்து 10×30 ஐக் கழிக்க வேண்டும். ஆகிய இந்த நூற்றுண்டே சங்கம் (கடைச்சங்கம்) இருந்த காலமாகும்."

இவர் ஆராய்ந்து கண்ட முடிவு சரியே. இறையஞர் அகப் பொருள் உரைப்பாயிரத்தின்படி ஆராய்ந்து, களவியலுக்கு உரை கண்ட கக்கீரர் கி. பி. 5-ம் நூற் ருண்டில் இருக்கவர் என்று கூறியகு மற்றிலும் சரியே. இதையே நாமும் கூறியுள்ளோம். நத்தோர் அடிநால். நக்கீரர் நாலடி நாறாறு, கயிஃபாதி காளக்திபாதிக் திருவந்தாதி, திரு ஈங்கோய்மல் எழுபது, திருவலஞ்சுழி மும்மணித் கோவை, திருவெழுகூற்றிருக்கை, பெருர்தேவபாணி, கோபப்பூர சாதம், காரெட்டு, போற்றிக் கலிரவண்பா, கண்ணப்பிகவர் திருமறம் ஆகிய நூல்களேப் பாடிய (இந்நூல்கள் சைவ சமயக் திருமுறைகளில் ஒன்றுன பதி?னராம்திருமுறையில் தொகுக்கப்பட்டுள்ளன) நக்கீரதேவ நாயனர் களப்பிரர் ஆட்டிக் காலத்தில் இருந்தவர் என்று கூறினேம். ஆனல் இந்த நக்கேரர். கடைச்சங்க காலக்கில் தூலயாலங்கானக்குச் செருவென்ற பாண்டியன் கெடுஞ்செழியனேயும் செடுகவ்வாடை முதலான சங்கச் செய்யுட்களேயும் பாடிய சங்ககாலத்து நக்கீரர் அவ்வர் என்றும் கூறினேம். களவியல் உரைப்பாயிரக் கருத்துப்பட இரண்டு வேறு நக்கீரர்களும் ஒருவரே என்று தெரிகின்றனர். இது வரலாற்றுக்குப் பெரிதும் மாறுபாடாக இருக்கிறது. ஆகவே.

<sup>1.</sup> M. S. Ramaswami Ayyangar, Studies in South Indian Jainism, 'Date of Nakkirar,' 1922.

இறையனர் அகப்பொருள்உரை இரண்டு வேறு நக்கீரர்கள் ஒருவரே என்று இணத்துக் கூறுவது தவறு என்பது நன்குதைக் தெரிகிறது. சங்ககாலத்தில் இருந்த திரு மருகாற்றுப்படை பாடிய நக்கீரரை நக்கீரதேவ நாயனருடன் பிணத்துக் கூறினுல் இறையனர் அகப்பொருள் உரைக்குப் பேருமதிப்பு ஏற்படும் என்னும் காரணம்பற்றி இரு நக்கீரர்களேயும் ஒருவராகப் பிணத்துக் கூறினர்கள் போலும். ஆனல் இரண்டு நக்கீரர்களும் வெவ்வேறு காலத்தில் இருந்தவர்கள் என்பதும் இருவரும் சில நாற்குண்டுகளுக்கு முன்பும் பின்பும் இருந்த வெவ்வேறு நக்கீரர்கள் என்பதும் தெரிகின்றன.

திரு. பி தி. சினிவாச அய்யங்கார், தாம் எழுதிய 'தமிழர் வரலாறு' என்ற ஆங்கில நூலில், நான்கு நக்கீரர்கள் இருந்கனர் என்று கூறுகிறுர். அவர்களில் முதல் நக்கீரர் திரு முருகாற்றுப் படையையும் பத்துப்பாட்டில் நெடுநல்வாடைபையும் சங்கத் தொகைகளில் பல செய்யுட்களேயும் பாடியவர். இரண்டாம் நக்கீரர், நாலடி நாற்பது என்னும் செய்யுள் இலக்கணம் எழுதி யவர். மூன்றும் நக்கீரஞர், அகப்பொருளுக்கு (இறையஞர் அகப்பொருளுக்கு) முதன்முதல் உரை கண்டவர். நான்காம் நக்கீரர், பிற்காலத்தில் (பநிதனராந்தி நடிறையில்) சைவப்பாடல் களேப் பாடியவர். இந்த நால்வரையும் தமிழ்ப் புலவர்கள் ஒருவர் என்று இண்கத்துக் கூறுகிறுர்கள் என்று எழுதுகிறுர். <sup>2</sup>

இவர் கூறுகின்ற நான்கு நக்கீரர்களே இரண்டு நக்கீரர்களாக அடக்கலாம். ஒருவர் சங்கச் செய்யுட்களேயும் நெடுகல்வாடையையும் தரு மருகாற்றுப்படையையும் பாடிய கடைச்சங்க காலத்து நக்கீரர். இவர் கி. பி. 2-ம் நூற்றுண்டில் இருந்தவர். இரண்டாம் நக்கீரர் நாலடிநாற்பது என்னும் யாப்பிலக்கணை நூவை எழுதியவர் என்று யாப்பருங்கல உரைகாரர் கூறுசிறவரும் இறையனர் அகப்பொருள் உரைக்கு முதன்முதல் உரைகண்ட வரும் பதிரைராம் திரு முறையில் தொகுக்கப்பட்டுள்ள தோத்திரப் பாடல்களேப் பாடியவரும் ஆவர்.

<sup>2.</sup> P. T. Srinivasa Aiyangar, History of the Tamils, 1929, p. 409.

திரு. கே. ஏ. ரீலகண்ட சாஸ்திரி, இறையஞர் அ**கப்**பொருள் உரை கூறுகிற கக்கீரர் காலத்தையறிய முடியாமனிருப்பது பற்றித் கம் படைய 'பாண்டிய இராச்சியம்' என்னும் நூலில் இவ்வாறு எழு துகிருர். ''இறையனர் அகப்பொருளுக்குத் துவேமுறை தூல் நக்கி**ச**ுரு**கைடப** கொடர்ந்து வந்த முறையாகக் இப்போதுள்ளபடி. சங்கச் செய்யுள்களிலிருந்து மேற்**கோள் காட்டுவகோடு. கி. பி. 7-ம் நூ**ற்றுண்டின் பிற்பகுதிக்கு முன்பு கிகழ்ச்சிகளேயும் மேற்சோன் காட்டுகிறது. இந்த கடக்காத **மே**ற்கோள்களிலிருந்து (இவர் காலத்தைப்பற்றி) ஒன்றும் அ**றி**ய மூடியவில்ஃப்' என்று எழுதுகிருர். மேலும் அவர் எழுதுவது வருமாறு: ''தஃயாலங்கானத்துச் செருவென்ற பாண்டியன் G நெஞ்செழியனின் சமகாலத்தில் இருந்தவரும் அவனுக்கு வயகில் இளேயவருமான நக்கீரரீன் காலக்தையறிய இறையனர் அகப் . பொருள் உரையில் கூறப்படுகிற பாண்டிய அரசர் காலத்திவிருந்*து* பத்தத் த‰முறையைப் பின்னுல் கொண்டு கணிக்கும் முயற்சியும் அவர் காலத்தைத் திருப்திகரமாகக் கூறமுடியவில்‰.'' 🦫

இவர், நக்கீரணின் காலத்தை அறிய முடியாத காரணம் என்ன? இறையஞர் அகப்பொருளின் உரைப்பாயிரம் பழைய காலத்து நக்கீரரையும் பிற்காலத்து நக்கீரரையும் ஒருவராக இணேத்துப் பொருத்திக் கூறுகிற தவறு காரணமாகக் காலத்தை அறிய முடியவில்ல. இரண்டு நக்கீரர்களேயும் தனிக்கணிப் பிரித்து வீட்டுக் கவணித்துப்பார்த்தால் காலம் தெளிவாகக் தெரிகிறது. இறையஞர் அகப்பொருளுக்கு உரை கண்ட நக்கீரர் கி. பி. 5-ம் நூற்றுண்டிலிருந்தவர் என்பதும் சங்ககாலத்து நக்கீரர் அவருக்கு முன்பு பல நூற்றுண்டுக்கு முன்னர்கி. பி. 2-ம் நூற்றுண்டில் இருந்தவர் என்பதும் தெளிவாகத் தெரிகின்றன.

<sup>3.</sup> K. A. Nilakanta Sastri, The Pandian Kingdom

# நூலடைவு

### இலக்கியம்

- 1 அக்கானூற
- 2 குறுந்தொகை
- 3 **சிலப்**பதிகாரம்
- 4 சீவகசிந்தாமணி
- 5 கற்றிணோ
- 6 காலாயிர திவவியப் பிரபக்தம்
- 7 பதிற்றுப்பதது
- 8 பதினெண் கீழ்க்கணக்கு நூல்கள்
- 9 பட்டினப்பாலே
- 10 பரிபாடல
- 11 பனனிரு திருமுறைகள்
- 12 பாண்டிக்கோவை
- 13 புறகானூறு
- 14 பெரியபுராணம்
- 15 பெருங்கதை
- 16 மணிமேகலே

### இலக்கணம்

- 17 இறையஞர்களவியல் உரை
- 18 கலலாடம
- 19 தொல்காப்பியம்
- 20 யாப்பருங்கலம்—பழைய விருத்தி உரை

### .**கல்வெட்**டுகள்

- 21 பல்லவர் செபபேடுகள் முப்பது
- 22 பாணடியா செடபேடுகள் பத்து
- 23 Annual Reports on South Indian Epigraphy (From 1887)
- 24 Epigraphia Carnatica
- 25 Epigraphia Indica
- 26 Epigraphia Zeylonica
- 27 Inscriptions of Pudukkottai State
- 28 Mysore Archaeological Report

- 29 Rangacharya, V., A Topographical List of the Inscriptions of the Madras Presidency, (Three Volumes)
- 30 South Indian Inscriptions

### தமிழ் நூல்கள்

- 31 சதாசிவ பண்டாரததார், டி.வி., தமிழ் இலக்கிய வரலாறு. (கி.பி. 250—600), 1965
- 32 பாண்டியர் வரலாறு 1969
- 33 பனனீர் செல்வம், இரா., தமிழநாடும் களப்பிரரும், 1973
- 34 மயில் சீனி கொகடசாமி, சமணமும் தமிழும்
- 35 பௌத்தமும் சமிழும
- 36 மறைந்துபோன உமிழ்நூல்கள்
- 37 19—ஆம நூற்ருண்டில் தமிழ் இலக்கியம்
- 38 வேங்கடராஜூலு ரெட்டியார், வே., கபிலர். 1936

#### ஆங்கில நூல்கள்

- 39 Arokiaswamy, M., The Early History of the Vellar Basin, 1954
- 40 Codington, H. W., A Short History of Ceylon
- 41 Jyoti Prasad Jain, The Jaina Sources of History of Ancient India (100 BC—900 AD), 1964
- 42 Krishna Rao, N., A History of the Early Dynasties of Andhra Desa
- 43 Kushnaswamy Ayyangar, The Age of Imperial Unity, Vol II
- 44 Law, B. C., Geography of Early Buddhism
- 45 Nilakanta Sastri, K. A., The Colas
- 46 A Comprehensive History of India, Vol II
- 47 Foreign Notices of South India
- 48 Pandyan Kingdom
- 49 Rama Rao, M., Studies in the Early History of Andhradesa
- 50 Ramaswamy Ayengar, M. S., Studies in South Indian Jainism
- 51 Sivaraja Pıllai, K. N., The Chronology of the Early Tamils
- 52 Srinivasa lyanger, P. T., History of the Tamils, 1929
- 53 Subramaniam, N., History of Tamilnadu (to AD 1336)
- 54 Vaiyapuri Pillai, S., History of Tamil Language and Literature.
- 55 Withelm Geiger (Translation), Sulavamsa, 1929

#### மலர்கள்

- 56 அண்ணுமஃபை பலக்ஸேக்கழக இதழ, தொகுதி 6
- 57 சீவகசிந்தாமணி சொற்பொழிவு மலா, 1852

தாலடைவு 175

- 58 செந்தமிழ், தொகுதி 12,20
- 59 Journal of Indian History, VIII, XXXIV
- 60 Journal of Oriental Research, Madras, 1933
- 61 Journal of Royal Asiatic Society, 1934
- 62 Journal of Royal Asiatic Society, Ceylon Branch, XXIV.
- 63 Journal of Tamil Studies, III
- 64 Madras Christian College Magazine, January 1929
- 65 University of Ceylon Review, Vol III, Pt I

#### **கன்**னட <u>ந</u>ூல்கள்

- 66 கிருஷன ராவ, டாகடர் எம். வி., கேசேவபட்ட, **எம்., உர்நாடக** இதிஹாஸ் தாஸன (கன்னட தேசததி**ன** வர**ா**மு, 1970
- 67 சிதானந்த பூரேததி, டாக்டர் எம்., கனனட ஸானைக**ன ஸாம்ஸ்** கிருதிக அத்யயன (கி.பி. 450—1150), 1966

### பாலி மொழி நூல்கள்

- 68 ஆசாரிய புத்ததத்ததேரர், வினயவினிச்சயம்
- 69 வட்டார தனெ; பதரபாஹூ பட்டாரா கதெ

# பெருள்டைவு

அக்கானூறு 10, 13, 109, 110. 112 அச்சுதக் களைப்பாளன் 21 அச்சதைக்களப்பாளர் 70 அச்சுத விக்கர்தன் 23. 44 அச்சு தன் 21, 87, 102 அசோகச் சக்கரவர்த்தி 14,71, 76 அகக்த ராமையர் 124 அது பமன் 63 அபயராகன் 39 அபி கம்மாவகாரம் 22, 80 அமராவ தி 29 அவி சயப் புற**வாடை 9**7 அவி சய 97 அலி நயனர் 97 -அவிகயஞர் யாப்பு 57 அற்புதத்திருவந்தாதி 106 அனுராதபுரம் 41, 46, 48, 78, 79, 81 ஆசாரக் கோவை 118 ஆசாரியதம்ம 85 ஆசாரிய திக்நாகர் 82 ஆக்திர தேசத்தின் பழைய வரலாற்று ஆய்வுகள் 34 ஆரோக்கியசாமி டாக்டர். எம்.. 61, 64 இசைக்குவ 128 இரட்டை மணிமாக 111.116 இராகவையங்கார் 11, 13 இராமசாமி அய்யங்கார் 16, 17 இராமராவ் 34 இருக்குவேள் அரசர் 62 இரேண்ட்டு 33

இரேணு ட்டுச் சோழர் 28 இரேணு `டுச் சோழன் 36 இலக்கிய நூல்கள் 105 இலங்கை எ4, 47, 78, 81 இலங்கையில் பாண்டியோ் ஆட்**ச** இலங்கை வரலாற்**று**ச் சுரு**க்கம்** 38 இலம்ப கன்னர் 40 இனம் பரிந்தன் 48 இறையனர் அகப்பொருள் 90. 105 இறையனர் அகப் பொருள் வரலாற்று ஆய்வு 115**-168** இன்னு நா*ற் பது 111,115,116* இனியவை நாற்பது 117 சுரான் 101 சுரையானப் 78 உக்தரவினிச்சயம் 22 உதயணன் 102 உதயணன் கதை 130 உபதிஸ்ஸன் 42, 43, 51, 56 உம்பர்காடு 9 உரோகணநாடு 46, 89 உறையூர் 33 எபிகிறுபியா இந்திகா 11.32 எலிவிருக்கம் 101 எளஞ்சோள மஹாதேவி 32 எலாதி 120 88 4கேறுகாறு 110 ஐ்்்த்°ன எழுபது 122 **ஐ**ந்திண் ஐப்பது 121 ஓகாரிக தெஸ்ஸன் 38 ஓவியக் ககேல 172

**கங்கபோ**தி 39 களம்பாளர் 11 கங்கர் 15 களைவர் 13 <u> 5illišs</u> 125 களவியல் 105 கட**ப்பை 28,** 30, 32 கரிகாற்7சாழண் 29, 30, 3**1, 38 கடப்பை மாவட்டம்** 31 கண்ணடம் 13 14 **கட**ம்பர் 15 கன்னட வடுகர் 13 கடுங்கோன் 66 கஸ்ஸைபன் 53 கண்ண கி 10 காக்கைபாடினியம் 97 கண்ணஞ்சேந்தனர் 122 காக்கை பாடினியார் 97 கண்ணதாசன் 80 **காஞ்சி 29, 64** கண்ணன் சேந்தனர் 122 **காஞ்சிபுரம் 29, 81, 82** கார் நாற்பது 121 கணைபைதீச்ச**ர**ம் 117 கணிமேதாவியார் 120, 123 காரியாசான் 119 கணேக்கால் இருப்பொறை காரெட்டு 108 9, 10, 18 காரைக்கால் அம்மையார் கதிர் காமம் 49 பதிகங்கள் 105. 128 கபிலதேவநாயனர் 107, 112, காவியக்கவே 129 115, 116 காளிகாசன் 55 கபிலர் 115 கான்டன் 83 கபிலன் 39 கிரிபேகவண் ணண் 42 கிருஷ்ணசாமி அய்யங்**கார்எஸ்.** கம்பன் 130 கமலபுரம் 32 கபிலேபாத கோளத்திபாதித் கிருஷ்ண சாஸ்திரி 33 திருவக்தாதி 106 கொடைப்பைரோவ் எம் வி. 15 கிளிவிருக்கம் 101 ் கர்னால் 30 109. கீர்த்திரேனன் 55 **க**ல்லாட தேவநாயனுர் 112 கீர்த்த ஸ்ரீ மேகன் 58 கீழ்க்கணக்கு நூல்**கள் 112 க**ல்லாடம் **1**4 கல்லாடுகுர் 109 குட்டுவன் சேரல் 9 கலிங்க எடு 41 குணைபொன் 75 குமாரசம்பவம் 33 க்*வித்தொ*கை *110* குமாரதாதுசேனன் 55 கவீரபட்டினம் 80 குறுக்கொகை 109, 11**0, 112** கழ்பப்பு நாடு 14 குணுட்டியார் 103 களப்பாள் 11,24 கூரம் செப்பேடு 69 களப்பாளர் 12 **க**ளப்பிர இராச்சியம் 15 கூற்றுவ காயஞர் 25 27 **களப்பிரப்** போர் 36 கூற்றுவன் 88 களப்பிரர் 15, 101 கைக்கில் 124 களப்பிரரும் பிராமணரும் 71 கொங்குநாடு 9, 10, 102 கொங்குவேள் 104, 104 ∡ടബെப்பு 14

கோங்குவேன் மாக்கதை 102 கொடும்பாளர் 103,562 கொடும்கு மான் தற்கொற்று 71 கோக்கோதைமார்பன் 9,10 கோதா பயன் 39,40 கோபப்பிரசாதம் 107 கோபி மாதராவ் டி. ஏ.,69 கோலார் 15 கோலாலபுரம் 15 கோலைன் 10 கோழ்யூர் 33 கௌசாம்பி 83

சக்தி கோமார விக்கிரமாதித்தி யன் 32 **சங்க**கிருக்*து* 63 சங்க தேஸ்ஸன் 39 சங்கபால மகாதேரர் 80 சங்கபாலர் 78 சங்கமித்திரர் 40, 41 சங்கரன் கே. ஜி , 11 சத்தக் காகசன் 45 **சதகர் வ**ளி 103 சதாசிவ பண்டாரத்தார் 11, 12, 14, 68, 69, 116, 122, *12*3 சந்திரதிரி 15 சந்த்∮குப்தன் 14, 41,71,87 சமணைப் 85,86 சமணர் 76 **≢տ**ակյմ 32 சமன்கிருதம் 14 சளுக்கியர் 34 சாக்கிய நாயனர் 76, 77 சாகுஸ்தன் 16 சாசன வம்சம் 85 **சாத்**தக்கையார் 122 சரதவாகன் 103 சா'ன் மதம் 83

, இங்தளம் 84, 85 🥯 தும்பரம் 24 சிதானந்த மூர்த்தி 15 செம்மசூரி 75 சிம்மவக்க்ரம் 82 சிம்மவர்மன் 75 செம்ம விஷ்ணு 36, 6**4**, 66 சிம்ம விஷ்ணு பல்**லவன்** 07 சிரவணை பௌபகொன 14,15, சிலப்ுதிகாரம் 30, 60, 100, 125,129 சிலம் கூறு 32 சிலாகாலன் 56,57 சிவஞானபோதம் 70 சிவபெருமான் திருவந்தாதி 110, 112, 116, 117 சிவபெருமான் திருவி**ரட்டை** மணிமாகு 110 சிற்பக்கு*வே 127* சிறிகுட்டன் 79 சிறு காக்கை போடி**ணியம்** 97 சிறியதிருமடல் 103 சிறுத்தொண்ட நாயளுர் 116, 117, 122 சிறுபஞ்சமூலம் 119 சியமங்கலம் 82 சீலபத்திரர் 81 சீவகசிந்தாமணி 99, 100, 130 சீனம் 29,83 **சீனி**வாச அய்யங்**கார்பு.** டி. 21, 68, 113 சுங்கமித்திரர் 78 சுந்த சனந்தன் 36 சுந்தரமூர்த்திகாய**ூர் 25** சுமதி 43, 80, 81 சூர**சேனி** 93 சூலவம்சம் 38, 42, 48, 53, 55, 56, 65 செங்களுன் 9, 10

**செ**ங்குட்டுவன் 9 **செ**ர்தமிழ்த் திஙகளிதழ் 11 செர்தலேத்தூண் கல்வெட்டு 69 **செல்வக்க**டுக**ிகா வாழியாதன் 1**10, 116 சேக்கிழார் 14, 73. 74 சேரமான் கோக்கோதை **ப**ெர்பென் 18 சேரன்செங்குட்டுவன் 112 சைவை சமாய நூல்கள் 105 சைவசமயம் 88 சைவ நாயன்மார் 90 சொத்திசேனன் 43, 44 சோடசாவதானம் சுப்பராய செட்டியார் 108 சோடர் 28 **சோண**ன் 79 சோழன் உருவப்பஃறேர் இனஞ்சேட்செனனி 112 சோழன் செங்கணன் 18 சோழண் நத்திவாமன் 34 சோமியகாடு 30 சேரளமகாராசன் 33 .தக்கிண மதுரை 76 தமிழ்ச்சங்கம் 76 தமிழமகிஷி 42

தகுகையை மதுரை 76 தமிழ்ச்சங்கம் 76 தமிழமுக்ஷி 42 தநுமுசேனர் 75 தருமை பால ஆசாரியார் 82, 83, 84 தஃபாலங் கானத்துச் செரு சென்ற செடுஞ்செழியன் 10, 109 தளவாப்புரச் சாசனம் 11, 12 தணஞ்சயவர்மன் 33, 36 தணஞ்சயவர்மன் 33, 36 தணஞ்சயவர்மன் 33, 36 தணஞ்சயவர்மன் 32 தாட்டாபபூ இ 57 தாட்டியன் 49 தாதசேனன் 47, 50, 56 தாம்பிரபரணி 84 திக்காகர் 83 திண்ணுகர் 82 திகம்பரதர்சணம் 75 திண் டி.கன் 16 திணேமால் நூற்றைம்பது 123 திணேடொழி ஐம்பது 121 திரமின சஙகம் 75.76 திராவிட இனத்தவர் 13 திராவிட சஙகம் 16, 17,76 திராவிட ஜைனசங்கம் 89 திரிக்டுகம் 118 திரிதேரன் 49 திரிபிடகங்கள் 80 திரு சங்கோய்மால் எழுபது 107 திருக்கண்ணப்ப*ே*கவர் திரும் அம் 108, 109 திருக்கு றுக்கொகை 114 **திருஞான** சம்பக்தர் நா**யனர்** புராணாம் 73,74, 105 திருஞான சம்பந்தர் 76, 126 திருத்தக்கதேவர் 99 திருத்தொண்டர் திருவக்காகி 25 திருத்தொண்டர் புராண**ைப் 14**,. 15, 77, 105 திருநாவுக்கரசர் 75,707.7 99, 105, 113, 114, 126 திருப்பாதிரிடபுவியூர் 75 திருமங்கையாழ்வார் 103 திருமடல் 103 திருமால் 87 திருமுருகாற்றுப்படை 108. 109 **திருவலஞ்சுழி மும்மணிக்** கோவை 107 திருவாசகம் 101 திருவாலங்காடு 105 திருவிரட்டை மணிமாகு 106 திருவெழு கூற்றிருக்கை 107

கக்கீரதேவகாயனர் 107**,** 108, 112 ந**க்கீரர் அடி நூல் 9**8 நக்கீரர்காலம் 169—172 கக்கீரர் காலடி கானூறு 98 நச்சிறைர்க்கினியர் 111 க**த்தத்தம்** 93 **ந**ந்தம்வ 15 **க**க்திவர்ம சோழன் 33 நந்திவர்மன் 33, 36 **நம்பியாண்டார் நம்பி 2**5 நரசிம்மவர்மன் 116. 126 கரிவிருத்*தப* 99, 100, 101 ாளார்தா 82 ந**ற்றிணோ** 112 நாயக நாயகி பாவக் கொள்கை காலடி காற்பது 77

காலடி. காற்பது 77 காலடியார் 70 காவுக்கரசர் தேவாரம் 99 காளந்தாப் பல்கலேக் கழகம் 88 கான்மணிக்கடிகை 115 கியாயத்துவராழ் 82 கியாயப்பிரவேசம் 82 ்களைப்பிரர் ஆட்சியில் தமிழகம் தேன்ட சாஸ்திரி 11, 16, 60, 68

செடுஞ் செழியன் 10 செற்குன்றம் கிழான் 70

ப---ஹியன் 42 பக்தி இயக்கம் 89 பஞ்ச சூடானீ 81 பட்டினப் பாகூ 30 படராதித்தவிகார் 85 பத்திரபாகு முனிவர் 14,87 பதிற்றாப்பத்து 9, 97, 110,112 பரண தேவகாயனர் 112 பரணார் 9 பரதார்க்கமர்தனன் 61 பரமார்த்த தீபனி 84 பரவீர ஜித்து 63 பரிதேவன் 49 பரிந்தன் 48 பல்காப்பியப் புறன**ைடை** 98 பல்காப்பியம் 98 பல்காயம் 98 பல்லவ சிம்மவிஷ்ணு 37 பல்லவகமையன் 97 பல்லவ தேசம் 100 பழவமாழிகானூறு 119 பள்ளென் கோயில் செப்பேடு 67 பன்னிருபாட்டியல் 14 பாண்ட்யாதி ராஜன் 66 பாண்டிநோடு 14.74 பாண்டியர் 76 பாண்டியர் செப்பேடு 72 பாண்டியர் செப்பேடுகள் பத்து பாண்டியர் வரலாறு 12, 16 பாண்டியன் உக்கிரப் பொரு வழுதி 18 பாண்டியன் கடுங்கோன் 37 பா**ண்**டியென் முதுகுடுமி**ப்** 

பெருவமுது 71

பாண்டு 48 பாரசிக தேசம் 101 பாலி 12,93 பாவிதேரர் 85 பானிமொழி 21 பிட்டியன் 50 பிடக நோல்கள் 84 பிண்டியர் 76 ிராகிருத் சமஸ்கிருத்மொழி 93 **அ**ராகிருதம் 12, 13, 93, 104 ிராமி எழுத்து 92 பிருஹத்தை 103 பின்கோயார்பட்டி குகைக் கோயில் 126 **புண்ணிய** குமாரன் 32, 33 புத்தகோஷ ஆசாரியர் 81 புத்த கோஷமகாசாரியர் 80 புத்தகோஷர் 43, 44 புத்தசிகா 8் புத்ததத்ததேரர் 22 புத்ததத்த மகாதேரர் 79, 80, 81 புத்ததாசன் 42 புக்தமித்திரர் 81 புத்தர் 41, 95 புத்தவம்சாட்டகதா 22, 80 புதுக்கோட்டை 119 ்புதுக்கோட்டைச் சாசனங்க**ள்** புதுவை ைப் பாக்கள் 93 **புருஷசார்த்துல** 33 புல்லங்காடஞர் 124 புல்லி 13 புலிக்கொடி 24 புலிகேசி 36 புறத்திகோ 18 புறத்துறை 18 புறகானூற 110, 112 புறப்பொருளும் அகப் பொருளும் 95

பூதஞ்சேந்தனர் 117 பூகமங்கலம் 23 பெத்த முடியம் 31 பெரிய புராணும் 14, 25, 73. பெருங்கதை 102, 103, 130 பெருந்தேவபாணி 107 பெருவாயில் முளளி 118 பேதுவ்வியமுதம் 40 பேராசிரியர் 113 பேரியாறு 10 பொறையர் 9 போதிதருமர் 82 போதியர் 76 போற்றிக்கலி வெண்பா 108 பௌத்த சமய வளர்ச்சி 76 பௌத்தம் 13, 85, 86 பௌத்தமும் தமிழும் 76.80 மகாசேனன் 41,79,88 மகாதம்ம கீர்த்த் 42 மகாதாட்டிக மகாநாகன் 49 மகாதானிக மகாநாகன் 49 மகாநாமன் 43,44,79 மகாயான பௌத்தம் 40.41. 78, 81 மகாவம்சம் 89 மகாவிகார் 79 மகாவிகாரை 47 மகாவீரர் 100 மகேக்திரவர்மன் 75, 116 மகேந்திர விக்ரமன் 36 மணிடு கே 102, 103**,** 125, 129 மதனவிலாசன் 33 மதுரை 10, 14, 25, 74 மதுரைக் கண்ணன் கூத்தனுர் மயூரப்பட்டணம் 81 டிலெபாடு 32

மூலயத்துவஜன் 63 மறைக்துபோன தமிழ் நூல்கள் மனோத பூரணீ 81 மஜ்ஜிமங்கோயம் 81 மாக்ககை 102 மாணிக்கவாசகர் வரலாறும் காலாழர் 111 மாமல்லன் 69 மாயவரம் 81 மார்த்த வசிக்கன் 33 மாவலிகங்கை 47 மாறன் பொறையரை 121 மிந்து சேனன் 45, 46 மீன் கொடி 24 ஷி**றிப்**பட்டனைம் 10 **ஷத்தரையர் 11. 69** ுமும்மையால் உலகாண்டை மூர்த்கியார் 25 முன்றுறையரையர் 119 மூத்த திருப்பிககங்கள் 105 மூத்தராயரை இரட்டை மணிமாகு 110 மூர்த்தி நாயரைர் 14, 25, 88 மூர்த்தியார் 25 ு அலாகியார் 122, 123 மெய்கண்டதேவர் ?0 மேகவண்றை யன் 40 மொக்கல்லானன் 51 53 - 57 சொக்கல்லானன் 11 58

யாப்பருங்கலக்கார்கை 98 யாப்பருங்சலம் 19, 22, 98 யாப்பருங்சலம் 19, 22, 98 யாப்பருங்கல விருக்தியுரை 20, யாப்பருங்கல விருக்தியுரை காரர் 98 யாப்பருங்கல விருக்தியுரை யாசிரியர் 102 புவான் சுவாங் 29 ருபாருபவிபாகம் 22

லோகவிபாகம் 75

வச்சிரகக்தி 16, 17, 76, 89 வச்சிரகந்தி ஆசாரியார் 75.76 வச்சிர ஈர்தியின் திரமின சங்கம் 139---152 வசுபந்து 82 வட்டாரா தனெ 14 வட்டெழுத்து 92 வர்த்தமான மகாவீரர் 100 விக்கர்தன் 80 விக்கிரமாதித்திய சோ**ளமஹா** ராஜுவ 32 வீசயமங்கலம் 102 விசுத்தியக்கம் 44 விநாயகர் வழிபாடு 122 வில்கொடி 24 விளக்கத்தார் கூத்து 102 வினைய வினிச்சயம் 22, 23, 80 விஜயகுமரன் 39 வீரசோழிய உரை 101 வீரசோழியம் 81 வெங்கையா 35 வெள்ளாறு வடடத்தின் ப**ழைய** வரவாறு 61 வேங்கடசாமி மவில் சிணி 76. 124, 129 வேங்கடநாடு 13 வேங்கடராஜூலு ரெட்டியார் 111 வேணுகாசர் 23, 80 வே லூர்ப்பா**ளேயச் செப்பே**டு 67 வேஸ்விக்குடி 71.72 வேள்விக்குடிச் செப்3படு 11. 12, 18, 19, 37, 66 வைணவ ஆழ்வார் 90 🧱 ஆண் சமயம் 87

வை திகம் 85, 86 வையாவிக் கோப் பெரும்பேகன் 112

தூப்பான் 83 ஜப்பானியர் 83 ஜினர் 95 ஜினைஙகாரம் 22, 80 இதுன்மதம் 83 ஜேட்ட திஸ்ஸன் 41, 79 ஜேட்டதிஸ்ஸன் JI 42 ஜைனசமய வளர்ச்சி 73 ஜோதிபாலர் 43, 81

நீ கங்கபோதி 40 ஸ்ரீ கள்வரகள்வன் 70 ஸ்ரீ தாசன் 38 ஸ்ரீ காகன் II 39 ஸ்ரீ சிவாகன் 79 ஸ்ரீ புருஷன் 16 ஸ்ரீ பேகவண்ணன் 41

ஸாரத்த ப**காசீனி** 81

ஹாவ் மிடி 16 வரீராஸ் அடிகள் 61 Age of Imperial unity 13 Chickbalpur 15 Chintamani 15 Comprehensive History of India 16 Contemporary Buddha Gesha 23 Epigraphia Indica 11, 33 Geography of Early Buddhism 84 Heras, Rev H., 61 History of the Tamils 21 Hoskote 15 Journal of Indian History 13 Law B. C., 84 Nılakanta Sastri K. A., 16, 61 Mysore Archaeological Report 16 Ramasami Ayengar M. S., 17 Short History of Ceylon 38 Studies in South Indian Jainism 17 Studies in the Early Histoyr of Andhradesa 34

### மயிலே சீனி வேங்கடசாமி எழுதிய **நூல்கன்**

- 1 களப்பூரர் ஆட்சியில் தமிழகம்
- 2 கொங்கு நாட்டு வரலாறு
- 3 துளு நாட்டு வரலாறு
- 4 சங்ககாலத் தமிழக வரலாற்**றி**ல் சில செய்தி**கள்**
- 5 சேரன் செங்குட்டுவன்
- 6 மகேக்காவர்மன்
- 7 நாசிம்மவர்மன்
- 8 முன் மும் நந்திவர்மன்
- 9 பழங்காலத் தமிழர் வணிகம்
- 10 சாசனச் செய்யுள் மஞ்சரி
- 11 பௌத்தமும் தமிழும்
- 12 சமண மும் தமிழும்
- 13 தெறிஸ்துவமும் தமிழும்
- 14 சமயங்கள் வளர்த்த தமிழ்
- 15 மறைந்துபோன தமிழ் நூல்கள்
- 16 பத்தொன்பதாம் நூற்முண்டில் தமிழ் இலக்கியம்
- 17 தொல்காப்பியத்தில் சில ஆய்வுரைகள்
- 18 அஞ்சிறைக்கும்பி (சொல்லாராய்ச்சிக் கட்டு**ரைகள்**),
- 19 ம3னுன்மணியம் (உரை)
- 20 தமிழர் வளர்த்த அழகுக் கலேகள்
- 21 நுண்கவேகள்
- 22 மகாபலிபுரத்து ஜைன சிற்பம்
- 23 இறைவன் ஆடிய எழுவ**ை 5**த் தாண்டவங்**கள்**
- 24 கௌதம புத்தர்
- 25 புத்தர் ஜாதகக் கதைகள்
- 26 உணவு நூல்

### அச்சில்

- 27 பாண்டியர் வரலாறு (முதற் பேரரசு)
- 28 18-ஆப். நாக்குண்டில் தமிழ் இலக்கியம்

